CAP A UNA
ESPIRITUALITAT
SINODAL



Introduccio
L'horitzé davant del qual ens posa el Sinode

Notes de I'espiritualitat del caminar junts
¢ Anhel de conversid

¢ La conversa en |'Esperit:
més que un meétode

¢ Una espiritualitat de I'escolta
¢ Una espiritualitat d’encarnacio
¢ El discerniment eclesial

¢ Una espiritualitat que guareix
i enforteix els lligams

¢ Maria, model d’espiritualitat sinodal
L'Eucaristia, font de comunid i d’unitat

Concloent

Per a la reflexid

10
11
12

14

17

19

21

22



= = = INTRODUCCIO

El Sinode sobre la sinodalitat és un gran llegat del papa Francesc, que im-
pulsa I'Església del futur a seguir el cami de la sinodalitat. En el context
actual, copsem l'aillament i I'afebliment dels Iligams en les nostres socie-
tats (cf. EG 66-67) i la pérdua de rellevancia de la fe en la vida quotidiana,
fins i tot entre els cristians, provocats per I'individualisme i la secularitza-
Ci6 (cf. EG 64.69). La invitacié del Sinode a caminar junts, a escoltar-nos i
a escoltar I'Esperit és una crida a ser una Església més espiritual i comu-
nitaria. Guiada per I'Esperit, enforteix els seus lligams, es reforca com a
comunitat i contribueix a una fraternitat universal.



= = = LHORITZO DAVANT DEL QUAL
ENS POSA EL SINODE

El Sinode és un esdeveniment de I’Esperit Sant i ha posat en moviment
I’'Església, una Església que s’obre a I'escolta de I'Esperit amb la finalitat
de deixar-se conduir docilment per ell. Tres paraules han acompanyat el
Sinode des del seu inici: participacid, que s’ha buscat que sigui el més
amplia possible; comunid, que ens arrela en el cor de la Trinitat i renova
les nostres relacions; i missio que, inspirada per I’Esperit Sant, ens porta
a donar les respostes que el mén necessita avui.

La invitacid a «caminar junts» conduits per I'Esperit, fent-nos correspon-
sables de la marxa de |’Església, exigeix dels batejats posar-se en movi-
ment i entrar en un procés de conversid. No podem ser cristians passius
ni continuar amb el pilot automatic quan al voltant nostre es produeixen
tants canvis. No podem continuar actuant com sempre i esperar resultats
diferents. En la conversié que se’ns demana i a la qual hem de disposar-
nos es juga la credibilitat de I'Església i abasta diversos ambits:

5 = =

entre homes i dones, amb els infants, amb els joves, amb els
grans i amb les persones discapacitades, excloses o margi-
nades. Demana especialment una conversid de les relacions
entre els diferents carismes i ministeris dins de I’'Església.

en una «corresponsabilitat diferenciada» en que es busca la
participacié més gran de tots: els laics sén protagonistes, els
pastors depenen del seu activisme i implicacid, i les dones,
en particular, son promogudes i se’ls confia una major res-
ponsabilitat. Amb aix0 es pretén I'enfortiment de lacomunio



per a la renovacio de la missié. No s’elimina l'autoritat en la
presa de decisions, simplement es proposa un lideratge
col-laboratiu entre el pastor i els seus fidels'i es demana que
I'autoritat no sigui arbitraria, sind que sigui des de I'escolta,
el dialeg, la transparéncia, la rendicié de comptes i I'avalua-

s

Clo.

gue «invita cada persona a ampliar I'espai del seu cor, el pri-
mer “lloc” on ressonen totes les nostres relacions, arrelades
en la relacié personal de cadasci amb Crist Jesus i la seva
Església» (DF 110). Els grans canvis que s’han produit en I'es-
til de vida en les nostres societats, en els lligams territorials,
els fenomens migratoris o la cultura digital han canviat el
significat dels llocs i les pertinences, i constitueixen una
crida a renovar en clau sinodal els lligams de pertinengai els
llocs eclesials, a reconstruir la nostra vida comunitaria, a fer
de I'Església una llar que «evoca possibilitats d’acollida, hos-
pitalitat i inclusié» en que cadascu posa el do que ha rebut
al servei dels altres.

Per a tot aixo cal la formacié de deixebles missioners, comengant amb la
iniciacié cristiana i tenint com a meta la conformacid amb Crist, convertir-
nos en «un altre Crist» (alter Christus). Tot aquest procés obert en |'Esglé-
sia configura una espiritualitat sinodal que modela la nostra vida cristiana
per dins i per fora.

1 Cf. E. ANNALLEN, Ledn XIV. Ciudadano del mundo, misionero del siglo XXI. Barcelona: Debate 2025.

3



= = = NOTES DE L'ESPIRITUALITAT
DEL CAMINAR JUNTS

«Espiritualitat» és una paraula que s’ha fet servir de maneres molt dife-
rents al llarg de la historia. En el nostre cas podem comprendre-la com
una configuracio interior i personal fruit de I'accié de I'Esperit, comuna
amb altres persones que, en el cas de les espiritualitats cristianes, orienta
cap a una manera especifica de seguiment de Crist, que es manifesta en
I’'Església, en la societat i busca adaptar-se a les diferents condicions his-
toriques. Si 'espiritualitat és veritable, no és res més que un punt de re-
ferencia des del qual es viu la totalitat de I'Evangeli. En el nostre cas és la
manera de «caminar junts» a qué ens convida I'Església. El Document fi-
nal del Sinode ens alerta que «ningu no pot seguir sol per un cami d’espi-
ritualitat auténtica. Necessitem suport, inclosa la formacié i 'acompanya-
ment espiritual, com a individus i com a comunitat» (DF 43).

Tradicionalment s’ha inclos en I'espiritualitat una part més activa i una
altra més passiva, l'ascetica i la mistica. La primera s’ocupa més de les
disposicions interiors de les persones que s’obren a I'accié de I'Esperit i,
la segona, més d’aquesta accid de I'Esperit en nosaltres i de la unié amb
Déu. El cami sinodal ens ha mostrat tant algunes maneres de disposar-
nos a l'accié de I'Esperit com de viure-hi conduits, participant de la comu-
nié Trinitaria en qué ens ha introduit el Ressuscitat.

Ja en el primer Document preparatori del Sinode se’ns anunciava que «a
mesura que els aspectes d’una espiritualitat sinodal se’ns presenten, po-
dem arribar a descobrir-hi les maneres com I'Esperit Sant il-lumina la vida
de I'Església, atraient cadascu a un amor més profund per Crist i movent-



nos a desitjar una comunid, una participacio i una missié cada vegada més
gran»?,

Quines sén aquestes disposicions interiors que ens obren a I'accié de I'Es-
perit en el nostre caminar junts com a Església? El primer pas necessari
és tenir fe en 'accié de I'Esperit:

No partim de zero. Hi ha testimonis que ens poden inspirar: no sén po-
gues les persones que més vivament han participat en les diferents eta-
pes del procés sinodal i han viscut el procés de conversio personal al qual
convida el Document final del Sinode. D’altra banda, I'horitzé que ens ofe-
reix una Església sinodal provoca en nosaltres un anhel de conversié; i si
acollim les propostes del Sinode, i comencem realment a caminar junts
tal com en som convidats, s’anira configurant en nosaltres |'espiritualitat
sinodal. | aquesta espiritualitat no pot ser siné contracultural.

Per abordar les notes d’aquesta espiritualitat comencarem per I'anhel de
conversid; en segon lloc, ens referirem a la conversa en I'Esperit; en tercer
lloc, I'escolta, ja que no hi ha sinodalitat sense ella; a continuacio ens re-
ferim a I'espiritualitat sinodal com una espiritualitat d’encarnacio; tot se-
guit, al discerniment eclesial, necessari en aquest procés d’acollir i encar-
nar els dons de I'Esperit; acabarem mostrant com aquesta espiritualitat

2 XVI AsSEMBLEA DEL SINODE DELS BISBES, Per una Església sinodal: comunid, participacio, missié. Docu-
ment preparatori, n. 1.



enforteix els lligams i com la Mare de Jesus és model d’espiritualitat sino-
dal.

Els dons sinodals «pressuposen el nostre anhel de conversio; un desig de
deixar enrere els nostres propis prejudicis i manera de veure les coses per
deixar que Déu entri en les nostres vides, en les nostres comunitats i ens
ensenyi novament les realitats del Regne de Déu; d’obrir els nostres ulls
per veure de nou el mén en qué vivim, amb el seu dolor i la seva bellesa,
la seva pérdua i la seva esperanca; d’obrir els nostres cors per veure Crist
enmig de les nostres realitats i tornar a escoltar la seva veu: “Vine i se-
gueix-me” »3,

El Document final convidava a una conversié de les relacions, dels proces-
sos i dels lligams. En la salutacid final, el papa Francesc evocava «la visid
del profeta Isaies [que] ens convida a imaginar [el Regne de Déu] com un
banquet preparat per Déu per a tots els pobles. Tots, en I'esperanca que
no hi falti ningu. Tots, tots, tots! Ningu fora, tots. | la paraula clau és
aquesta: ’harmonia. El que fa I'Esperit, la primera manifestacio forta, el
mati de la Pentecosta, és harmonitzar totes aquelles diferéencies, totes
aquelles llenglies... Harmonia».

Jesus ens va deixar un ensenyament per fer real la nostra acollida de
«tots, tots, tots»: comencar per incloure el pobre o el marginat que tenim
a prop; «quan facis un dinar o un sopar, no hi cridis els teus amics, ni els
teus germans, ni els teus parents, ni veins rics. Et podrien tornar la invita-
cid i ja tindries la teva recompensa. Més aviat, quan facis un banquet,
convida-hi pobres, invalids, coixos i cecs. Feli¢ de tu, llavors, perque ells

3 Subgrup d’Espiritualitat de la sinodalitat de la Comissié d’Espiritualitat de la Secretaria del Si-
node, Hacia una espiritualidad para la sinodalidad, p. 42, a: https://www.synod.va/con-
tent/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf

6


https://www.synod.va/content/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf
https://www.synod.va/content/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf

no tenen res per a recompensar-te, i la recompensa, la trobaras quan res-
suscitin els justos» (Lc 13,12-14)%

El «tots, tots, tots» viscut en harmonia és una meta preciosa, pero acollir
aquesta gracia és exigent. Viure-la demana un procés de conversié del
nostre individualisme, de sortir del «xnomés els meus», del nostre triba-
lisme, del nostre tancament ple de prejudicis i de tantes maneres de viure
tan assentades culturalment en nosaltres. El papa Francesc reconeixia
que l'experiéncia sinodal «ens dona el coratge de testimoniar que és pos-
sible caminar junts en la diversitat, sense condemnar-nos 'un a l'altre».

Lespiritualitat sinodal «també exigeix ascesi, humilitat, paciéncia i dispo-
nibilitat a perdonar i ser perdonats. Acull amb agraiment i humilitat la va-
rietat dels dons i de les tasques distribuides per I'Esperit Sant per al servei
de I'tnic Senyor (cf. 1Co 12,4-5). Ho fa sense ambicid o enveja, ni desig de
dominacié o de control, cultivant els mateixos sentiments de Jesucrist,
que “es va fer no-res fins a prendre la condicié d’esclau” (Fl 2,7)» (DF 43).

El procés sinodal «interpel-la tots els batejats, sense excepcions: “Tot el
Poble de Déu és el subjecte de I'anunci de I'Evangeli. En aquest, tot bate-
jat és convocat per ser protagonista de la missid, ja que tots som deixebles
missioners” (CTl, n. 53)» (DF 4). Tots som convidats a participar en la vida
de I'Església. «Estem units en I'Unic Baptisme, del qual brollen la identitat
del Poble de Déu i el dinamisme de comunid, participacidé i missié» (DF
138). Reconeixem en el nostre Baptisme la dignitat més alta, «ser fills de
Déu, és a dir, particips de la relacié de Jesus amb el Pare en I'Esperit» (DF

4 Cf. LLEG XIV, Ex. Ap. Dilexi te (4 d’octubre de 2025).

5 Es poden trobar més elements de |'espiritualitat i de les necessaries disposicions interiors per a
la conversa en I'Esperit a: Juan Antonio GUERRERO ALVES i Oscar MARTIN LOPEz, Conversacion espiri-
tual, discernimiento y sinodalidad. Maliafio (Cantabria): Sal Terrae 2023.

7



21). Tots els creients tenim un instint per a la veritat de I’Evangeli, el sen-
sus fidei, 'exercici del qual no s’ha de confondre amb I'opinié publica (cf.
DF 22). El mateix Baptisme ens concedeix a tots dignitat igual.

El métode assumit pel Sinode per al discerniment comunitari ha estat la
conversa en I'Esperit, que s’ha mostrat fecund: «Ha suscitat alegria, sor-
presa i agraiment i s’ha viscut com un itinerari de renovacié que trans-
forma les persones, els grups, I'Església» (DF
45). De fet, més que un metode és una escola

. R , - EL MATEIX
espiritual per escoltar alld que I'Esperit diu a
, . - . .y . BAPTISME
I’Església, que facilita la participacié de tots evi-
ENS CONCEDEIX
. . C e A TOTS IGUAL
el discerniment, renova la missio. S’ha mostrat
DIGNITAT

.
|
|
|
|
|
|
|
|

tant la polaritzacid, enforteix la comunid i, amb E
|

en el caminar junts que la conversa en I'Esperit i

ajuda a guarir i reconstruir lligams entre els que i

hi participen. i

Lespiritualitat sinodal, com la conversa en I'Esperit, requereix «l’escolta

de la Paraula de Déu, la contemplacid, el silenci i la conversio del cor» (DF

43). «Si manca la profunditat espiritual personal i comunitaria, la sinoda-

litat es redueix a un expedient organitzatiu» (DF 44). Només «el cor fa

possible qualsevol lligam auténtic, perque una relacié que no es constru-
eix amb el cor és incapag de superar la fragmentacié de l'individualisme

(FRANCESC, Dilexit nos, 17)» (DF 51).

«Conversar “en I'Esperit” significa viure I'experiencia del compartir a la
[lum de la fe i en la recerca de la voluntat de Déu, en una atmosfera evan-
gelica en la qual I'Esperit Sant pot fer sentir la seva veu inconfusible» (DF
45). Conversar en |’Esperit és un exercici espiritual, que ens exigeix pro-
funditat, és a dir, cercar la veu de I'Esperit i alliberar-nos de les veus mu-
des de la nostra cultura: eslogans ideologics, argumentaris interessats de
partits o els interessos dels mitjans de comunicacié que seguim. Conver-
sar en I'Esperit és un exercici continu de sortida de nosaltres mateixos,

8



una forma desposseida de compartir, que deixa I'ego de banda, i no busca
tant expressar allo meu i promoure els interessos personals o grupals com
allo que inspira I'Esperit per al bé comu; i una manera d’escoltar, activa i
vulnerable, que ajuda a discernir en comu i acollir els dons i les crides de
I’'Esperit. La conversa és alguna cosa més que un pur dialeg, ja que genera
una manera de vida compartida i un «nosaltres» obert, que «no es pot
limitar a cuidar les relacions entre persones que ja se senten en sintonia
entre elles, sin6 que ha d’afavorir I'encontre amb cada home i cada dona»
(DF 110). «Per aix0 es pot dir que en la conversa es juga la conversié» (DF
45).

La gracia que rebem se’ns dona tant personalment per contribuir amb
humilitat a la comunitat en compartir-la, com a través de I'escolta dels
altres en les seves aportacions, fruit de la seva propia acollida de I'Esperit
(cf. DF 44). Només reconeixent la primacia de la gracia es renova la comu-
nitat cristiana.

Al mateix temps, convé subratllar que és una «eina» i, com a tal, té «limi-
tacions» (DF 45). Per aix0, al Sinode es diu que «a I'Església hi ha una gran
varietat d’apropaments al discerniment i de metodologies consolidades.
Aquesta varietat és una riquesa: amb les adaptacions adequades als dife-
rents contextos, la pluralitat d’apropaments pot revelar-se fecunda» (DF
86)6.

El Sinode ha posat I'Església en «mode escolta». Escoltar és essencial en
el procés sinodal en tots els seus estadis, escoltar I'Esperit, escoltar I'Es-
perit en la conversa, escoltar I'infant, el jove, I'ancia, el pobre, el marginat,

6 Es pot trobar una descripcié d’aquests métodes a la darrera part del document EQUIP SINODAL DE
LA CONFERENCIA EPISCOPAL ESPANYOLA, Notes sobre el discerniment eclesial per a la missio en un ambi-
ent sinodal (fulletd n. 2).



els germans d’altres confessions o d’altres religions. Escoltar és una acti-
vitat contracultural que demana alentir les nostres vides accelerades i
exercitar la paciéncia. Especialment quan es tracta del pobre, del margi-
nat o de I'exclds, que a més exigeixen entrar en altres llenguatges. La pas-
sivitat de la paciencia és, per a Byung Chul Han, la primera maxima de
I'escolta. Quedar a merce és una altra maxima de I'ética de I'escolta, ja
que en l'escolta l'oient es posa a merce de I'altre sense reserves.

Amb freqiéncia, en discussions polaritzades no

tre’l; aquesta escolta tampoc espera res de l'al-

hi ha escolta, ja que es tracta d’una escolta blin- ! SUPOSA
dada, des del prejudici, que no espera res de I'al- ' QUE LALTRE, i
tre, que en el fons no el deixa expressar-se. En | QUE TAMBE '
aquestes condicions, ens diu I’Evangeli, Jests no ES OIENT i
va poder fer cap miracle (cf. Mc 6,1-6). Tampoc | pEg ’ESPERIT, !
no és escolta una escolta a la defensiva, que pre- | TE ALGUNA COSA
para la resposta mentre I'altre parla, per reba- A DIR i

tre, només busca I'afirmacié d’'un mateix. L'es- c--ooooeememo '
colta a que ens convida el procés sinodal és una escolta activa, atenta i
pacient, que escolta no només allo que l'altre diu sind el que vol dir, una
escolta que no jutja, que es realitza amb un respecte reverencial perque
suposa que l'altre, que també és oient de I'Esperit, té alguna cosa a dir. |
si mirem la manera com escolta Jesus, a més d’activa i pacient, ell escolta
d’una manera vulnerable, és a dir, que alld que escolta el pot remoure per
dins, canviar els seus plans, les seves visions, un exemple n’és el de la
dona cananea (cf. Mt 15,21-28) o tants altres que li van fer remoure les
entranyes i que li feien afirmar la seva sorpresa en veure tanta fe en per-
sones que probablement no sabien expressar-la bé.

10



Sén moltes les propostes que han sortit d’aquest procés d’escolta de I'Es-
perit en assemblees, reunions sinodals, etc. En la salutacié final en la clau-
sura de la segona sessié del Sinode, el papa Francesc afirmava que «I’Es-
glésia sinodal per a la missié necessita, ara, que les paraules compartides
vagin acompanyades dels fets. [...] No només podem somiar la pau sind
comprometre’ns amb totes les nostres forces perque, potser sense parlar
tant de sinodalitat, la pau s’aconsegueixi a través de processos d’escolta,
dialeg i reconciliacié».

Se’ns proposa una espiritualitat d’encarnacid, de posar en practica allo
gue hem sentit com a inspiracio de I’Esperit. Aixd, com més endavant veu-
rem, és la tasca del discerniment. El papa Francesc ens prevenia de dos
mals que acompanyen la mundanitat espiritual, que també els podem lle-
gir com a frens per a I'encarnacié del do de I'Esperit: un és «la fascinacio
del gnosticisme, una fe tancada en el subjectivisme, on només interessa
una determinada experiéncia o una séerie de raonaments i de coneixe-
ments que suposadament reconforten i il-luminen, pero en definitiva el
subjecte queda tancat en la immanéncia de la seva propia rad o dels seus
sentiments», de manera que allo experimentat no es concreta en la rea-
litat. Laltre fre és «el neopelagianisme autorreferencial i prometeic dels
qui en el fons només confien en les seves propies forces i se senten supe-
riors a d’altres perquée compleixen determinades normes o sén indestruc-
tiblement fidels a cert estil catolic propi del passat» (EG 94), aquest pres-
cindeix o es desconnecta del que inspira I'Esperit. A aguests mals podriem
afegir el fariseisme que fa arranjaments de facana, per adequar-se a ex-
pectatives externes i construir una imatge devota, pero també curtcir-
cuita I'encarnacio del do, que ni toca el propi cor ni transforma la realitat.
| 'immobilisme de qui promou que «tot canvii perqué tot segueixi igual»
(El Gattopardo).

11



Quan ens reunim per conversar en |'Esperit i discernir junts es constitueix
i s’enforteix un nosaltres. Pero quan arriba I’hora d’encarnar en la realitat
la voluntat divina que hem trobat, si volem construir sobre la roca (cf. Mt
7,21-27), cadascun i cadascuna ha d’acollir personalment allo decidit i
unir-se als altres per contribuir a la seva posada en practica.

L’Església sinodal és una Església que discerneix’. | aixi ha estat des dels
seus inicis. Un primer exemple de discerniment eclesial el trobem en la
primera Església, quan va haver d’enfrontar la situacié dificil de si s’"havien
d’acollir els pagans incircumcisos en el seu si (cf. Ac 15,1-35). El discerni-
ment eclesial se’ns presenta també en els nostres dies com una necessitat
en tots els ambits de I'Església i «és alhora condicid i expressio privilegi-
ada de la sinodalitat, en la qual es viuen juntes comunid, missio i partici-
pacid» (DF 82). Es un recurs essencial en tots els organismes de participa-
cié en I'Església sinodal.

«La practica del discerniment permet respondre als desafiaments i les
oportunitats que es presenten en la vida de I'Església» (DF 11). Aixo no es
donara sense pregaria, sense proximitat a la Paraula de Déu, sense un
discerniment personal i sense «aprendre els uns dels altres i reconéixer
que I'Esperit Sant actua en tots els fidels» (DF 14). El discerniment eclesial
sera més ric en la mesura que s’escolti tothom; «per aixd és fonamental
promoure una amplia participacié en els processos de discerniment, amb
una cura particular de la implicacio d’aquells que es troben al marge de la
comunitat cristiana i de la societat» (DF 82).

7 Cf. DF 81-86 i EQuUIP SINODAL DE LA CONFERENCIA EPISCOPAL ESPANYOLA, Notes sobre el discerniment ecle-
sial per a la missié en un ambient sinodal (fulleté n. 2).

12



El Document final del Sinode reconeix algunes dificultats experimentades
en el procés sinodal, com el cansament, la resisténcia al canvi o la temp-
tacid de fer que les propies idees prevalguin sobre I'escolta de la Paraula
de Déu i la practica del discerniment (cf. DF 6). Aixd ens crida I'atencié
sobre disposicions necessaries en els processos de discerniment eclesial,
sense les quals, en lloc de deixar-nos conduir per I'Esperit simplement ens
repetim a nosaltres mateixos i convertim el caminar junts en esteérils reu-
nions i convencions sense Esperit.

L'Esperit que ens condueix com a Església és el mateix que va conduir Je-
sus al llarg de la seva vida enmig nostre i el que ha conduit I’'Església des
de la Resurreccié del Senyor. Per distingir quina és la voluntat de Déu, allo
bo, alld que li agrada, sant Pau ens recomana que no ens acomodem al
mon sind que ens transformem per la renovacié de la ment (cf. Rm 12,2);
discernir és entrar en sintonia amb I’encarnacio del Verb, és tenir els ma-
teixos sentiments que Crist Jesus (cf. FI 2,5) o la ment de Crist (cf. 1Co
2,16)8. Ser Església que discerneix demana de nosaltres una conversié
profunda, la flexibilitat d’acollir el do i les sorpreses de I’Esperit i, conduits
pel mateix Esperit, posar-ho en practica perquée doni el seu fruit.

Es important eliminar de nosaltres la supérbia (hybris) de creure que I'Es-
glésia sinodal comenca ara amb nosaltres o que la voluntat de Déu se’ns
comunica especialment a nosaltres en les nostres reunions. Déu s’ha co-
municat a través de la seva Paraula, que en Jesus arriba a la plenitud de
la revelacid, aquesta és «el punt de partida i el criteri de tot discerniment
eclesial» (DF 83); i es continua comunicant a través de la liturgia, de la
tradicié viva de I'Església, del magisteri, de la meditacidé personal i comu-
nitaria de la Paraula de Déu, de les practiques de pietat popular, del clam
dels pobres, dels esdeveniments de la historia humana, d’elements de Ia
creacié i de la consciéencia personal de cadascu (cf. DF 83). | Déu no ha

8 Per a un plantejament més ignasia del discerniment es pot veure: Juan Antonio GUERRERO ALVES,
Aprender a sentir Cristo. Aplicar hoy las reglas ignacianas. Maliafio (Cantabria): Sal Terrae 2024.

13



promeés una llum especial a les persones més intel-ligents, o a les que te-
nen millor oratoria, o a les que son més persuasives, o a les que millor fan
funcionar les xarxes socials o els mitjans de comunicacid. Més aviat té una
preferencia pels humils.

Sempre ajudara en els processos de discerniment
eclesial «crear un clima de confianga, transparén-

cultivar actituds interiors de «llibertat interior, hu-
militat, pregaria, confianca mutua, oberturaala -------------------- '
novetat i abandonament a la voluntat de Déu» (DF 82).

' DISCERNIR |
cia i rendicié de comptes» (DF 80); proporcionar i JUNTS !
una formacié no només técnica, sind una verita- i CONFIGURA i
ble mistagogia, especialment per a les persones i UN ,
cridades a facilitar els processos de discerniment; | NOSALTRES» i

Discernir junts configura un «nosaltres» que decideix en una «correspon-
sabilitat diferenciada». Aquest nosaltres «compromet I'adhesio de tots,
també quan no s’ha recollit la propia opinié» (DF 84). Es a dir, que les
decisions d’un discerniment eclesial ens comprometen a cadascu a posar-
les en practica, assumint-les personalment. D’altra manera interrom-
priem el procés encarnatori de la gracia rebuda. També els discerniments
eclesials demanen un temps posterior d’acollida en la comunitat, de con-
firmacié o verificacié.

La conversio dels lligams i el seu enfortiment ha anat apareixent al llarg
d’aquestes pagines. Aquest ha estat un tema molt estimat pel papa Fran-
cesc i al qual ha estat especialment sensible. Val la pena que ens aturem
per buscar com podem ajudar-nos en aquesta tasca necessaria.

14



«El misteri mateix de la Trinitat ens recorda que hem estat fets a imatge
d’aquesta comunié divina, per la qual cosa no podem realitzar-nos ni sal-
var-nos sols» (EG 178). El nostre caminar junts implica una manera de re-
lacionar-nos que superi I'individualisme, que ens faci deixar d’estar en-
corbats sobre nosaltres mateixos (cf. Lc 13,11-13), poder mirar el cel per
acollir els seus dons i obrir-nos a la gran diversitat que constitueix I’Esglé-
sia i la familia humana amb un esperit d’acolliment. La manera sinodal de
viure les relacions demana que cadascu sigui reconegut en una comunitat
concreta, i crida a la cura mutua, la interdependéncia i la corresponsabi-
litat pel bé comu. D’aquesta manera desafia «l’aillament creixent de les
persones i I'individualisme cultural» i «un comunitarisme social exagerat
que asfixia les persones i no les permet que siguin subjectes del seu propi
desenvolupament» (DF 48).

Perd no hem de cantar victoria massa aviat, hem de discernir el «nosal-
tres» que constituim. Des de diversos angles s’esta constatant des de fa
decades un retorn de la tribu, o la formacié de comunitats tancades, fins
i tot destructives, formades al voltant d’un enemic comu, generalment
demonitzat; els moviments digitals d’odi i de destruccié també generen
un nosaltres i un ells, o comunitats que asfixien les persones impedint el
seu desenvolupament, per no parlar de clubs i comunitats exclusivistes.
En comptes d’estar vinculats estem connectats. A Fratelli tutti el papa
Francesc ja assenyalava que «ens hem empatxat de connexions i hem per-
dut el sabor de la fraternitat. Hem buscat el resultat rapid i segur i ens
veiem aclaparats per la impaciéencia i I'ansietat. Presos per la virtualitat,
hem perdut el gust i el sabor de la realitat» (FT 33). Precisament l'indivi-
dualisme i el narcisisme cultural han donat lloc a aquestes formes reacti-
ves de vinculacié que no sén les que genera la sinodalitat ben viscuda,
perd poden ser una temptacio.

15



El temps actual presenta alguns desafiaments: els lligams territorials can-
vien de significat, especialment per a les parroquies o les diocesis; els fe-
nomens migratoris desafien les Esglésies locals a ampliar el «nosaltres»
amb una obertura i acollida més gran; la cultura digital presenta els seus
desafiaments i les seves oportunitats, el document sinodal convida a
aprofitar-les, buscant maneres de «crear lligams de pertinenga, promoure
I'encontre i el dialeg, oferir formacié entre iguals i desenvolupar una ma-
nera sinodal de ser Església» (DF 113).

Sén molts els lligams que s’han d’enfortir a I'interior de les Conferencies
episcopals, les Assemblees eclesials, les comunitats i les parroquies. Ne-
cessitem també obrir el cor a establir lligams amb altres pobles, cultures
i religions. Precisament aquests darrers, requereixen un enfortiment dels
lligams a l'interior de I'Església:

La recerca d’uns lligams oberts a la fraternitat universal, amb altres cultu-
res i religions, no vol dir abdicar de ser comunitat creient, no es fa a costa
de la propia fe o de la propia pertinenga, sind que és una rica expressio
del seu fonament:

16



Uns lligams sans pressuposen persones, no simples individus; persones
capaces de solitud i d’interioritat per poder relacionar-se. No poques ve-
gades seran necessaris la reconciliacid i el perdd. El caminar junts demana
una «disciplina d’éxode», ja que no tots caminen a la mateixa velocitat;
uns necessitem paciencia i altres empenta i suportar-nos mituament per-
gue no es trenqui el poble que camina. Lligams sans i forts conviden a la
cura mutua, a assumir «l’actitud solidaria i atenta, I'actitud de proximitat
del bon samarita» (FT 79). La sobrietat i la frugalitat enforteixen els lli-
gams, mentre que 'opuléncia i el luxe els afebleix. El papa Francesc pro-
posava I'exemple de Carles de Foucauld, que desitjava ser el germa de
tots, germa universal. Només identificant-se amb els darrers va arribar a
ser germa de tots (cf. FT 287).

La Mare de Déu sosté i acompanya el cami sinodal del poble de Déu (cf.
DF 17). Maria és mestra en I'art de I'escolta i de 'obediéncia a Déu. En la
seva obertura al que Déu vol, Maria és imatge de I'Església. Ella també és
dona de pregaria, model d’una Església que prega, agraeix i canta la gloria
del seu Senyor. Maria també és dona sinodal perque amb la seva vida ens
ensenya que I'Església no és obra de les nostres mans siné de Déu: I'Es-
glésia no és el producte del que nosaltres fem, dels nostres esforcos, sind
un organisme viu que madura i creix de manera misteriosa amb la forca
de la gracia. Maria és una pobra del Senyor, que ho sap acollir tot d’Ell

17



com un do i una gracia. En la seva concepcio virginal veiem el signe més
eloquient de la primacia de Déu en la seva fecunditat. També I'Església és
fecunda si sap posar en primer lloc I'accid de I'Esperit Sant en ella.

El Document final del Sinode, quan s’ocupa dels fonaments de la sinoda-
litat, presenta Maria com a model i figura d’una Església sinodal i missio-
nera, perque ella «escolta, prega, medita, dialoga, acompanya, discerneix
i actua» (DF 29). La Mare de Déu ens ensenya les actituds fonamentals
d’una Església sinodal: «D’ella aprenem l'art de I'escolta, I'atencié a la vo-
luntat de Déu, I'obediéncia a la seva Paraula, la capacitat de recollir la ne-
cessitat dels pobres, el coratge de posar-se en cami, I'amor que ajuda, el
cant de lloancail'exultacié en I'Esperit» (DF 29). Quan I'Església perllonga
en la seva vida aquestes actituds, creix com a Església sinodal, missionera
i misericordiosa.

Per aprendre a ser una Església sinodal hem d’enlairar els ulls a Maria.
Com va escriure lu de Chartres: «Tal com és la mare de Crist, aixi ha de
ser I'Església» (De Nativitate Domini; PL 162, 570C).

18



= = => I’EUCARISTIA,
FONT DE COMUNIO | D’UNITAT

Lespiritualitat sinodal és una espiritualitat eucaristica, perque I'Eucaristia
enforteix tant la nostra relacié personal amb Déu com el nostre sentit co-
munitari. LEsglésia, en reflexionar sobre que significa «caminar junts», ha
constatat la importancia i la centralitat que ha de tenir I'Eucaristia en la
vida del cristia i de les nostres comunitats. Diu el Document final: «El Po-
ble de Déu, en cami cap al Regne, es nodreix continuament de I’Eucaristia,
font de comunié i d’unitat» (DF 16).

La comunio té la seva font i cimal en la celebracio de I'Eucaristia (cf. DF
31). Com explica amb claredat sant Pau: «El pa és un de sol, i per aixo
nosaltres, ni que siguem molts, formem un sol cos, ja que tots participem
d’aquest Unic pa» (1Co 10,17). Alimentats pel Cos eucaristic de Crist, for-
mem un sol Cos, que és I'Església.

Quan celebrem I’Eucaristia i hi participem d’una manera «plena, consci-
ent i activa» (SC 14), comptant amb la preséncia dels diversos ministeris i
amb la presidencia del bisbe o del prevere, «es fa visible la comunitat cris-
tiana, en la qual es realitza una corresponsabilitat diferenciada de tots per
a la missio» (DF 26). Al Document final del Sinode se subratlla que I'Esglé-
sia apren de I'Eucaristia a articular unitat i pluralitat, la unitat de la cele-
bracié en la diversitat de vocacions, carismes i ministeris (cf. DF 26).

Té una importancia especial I'Eucaristia del diumenge, que és «la primera
i fonamental forma com el Poble de Déu es reuneix i es troba» (DF 26).
Per aquesta rad, el Sinode demana «redescobrir com la celebracié domi-
nical de I’Eucaristia forma els cristians» (DF 142). | afegeix aquesta expli-
cacio:

19



Convé tenir molt present aquesta afirmacid: tenir cura de la millor ma-
nera de la celebracié de I'Eucaristia dominical és decisiu per a la sinodali-
tat.

A més, de I'Eucaristia brolla I’enviament missioner. «L'Eucaristia és una
gracia, que renova el do de la comunid i de la missié» (DF 56). La comunio
és per a la missio i, per aix0, una espiritualitat sinodal ha de ser també
una espiritualitat missionera, que impulsi 'anunci de I'Evangeli. La liturgia
no pot ser un pur ritu extern, siné que ha de ser expressio de la vivencia
de la fe i conduir a un compromis missioner. Per aix0, I'Església, «mentre
s’alimenta en I'Eucaristia del Cos i de la Sang del Senyor, sap que no pot
oblidar els pobres, els Ultims, els exclosos, aquells que no coneixen I'amor
i estan mancats d’esperanca, ni d’aquells que no creuen en Déu o no es
reconeixen en cap religid instituida» (DF 153).

20



= = = CONCLOENT

El caminar junts «tots, tots, tots» té diversos nivells o ambits: un és cons-
truir la propia comunitat de pertinenca; un altre és la relacié entre les
diferents pertinences, ministeris i carismes dins de I'Església; un tercer és
I'escolta i la incorporacio del pobre i del marginat; i, finalment, la relacié
d’acollida i d’escolta d’altres cultures, confessions i religions. Podem
aprendre de la comunitat dels Dotze que va formar Jesus, com a resta
d’Israel, per mostrar la vida de Déu enmig del seu poble (cf. Mc 3,13-19;
Mt 10). No era una comunitat homogenia ni d’amics, era ben diversa, en-
tre ells hi havia pescadors, un mestre de la Llei, un publica col-laborador
amb I'imperi invasor i algun zelota, d’aquells que lluitaven contra la forca
ocupant; a més del traidor. Hi havia uns amb més relacié amb pagans i
altres més judaitzants. No faltaven motius per estar enfrontats. Ens diu
Lluc que en I'tltim sopar, poc abans d’abandonar-lo, encara discutien qui
era el més important (cf. Lc 22,24). Van necessitar perdd i reconciliacio.
No va ser una comunitat de relacions facils, ni exemplar, ni idil-lica. Una
comunitat no es construeix amb les forces de la carn sind amb les de I'Es-
perit (cf. Ga 5,16-26). En |la seva missio va ser prioritari expulsar dimonis,
guarir tota malaltia i doléncia, i anunciar la bona noticia als pobres i un
estil de vida pobre. En el seu caminar van anar reconeixent la necessitat
d’acollir en el seu si els pagans (cf. Lc 15). Era una comunitat en queé tots
«eren constants i unanimes en la pregaria amb Maria, la mare de Jesus»
(cf. Ac 1,14) i que es reunia el primer dia de la setmana per celebrar «la
fraccié del pa» (cf. Ac 2,42; 20,7).

Aquesta és la invitacié que ens queda a nosaltres per caminar junts: envi-
ats per Jesus en missidé al mén, com Ell va ser enviat pel Pare (cf. Jn 17,18),
en comunio entre nosaltres i participant de la vida ressuscitada en qué Ell
ens ha introduit: «Que tots siguin u, com tu, Pare, estas en mi i jo en tu.
Que també ells estiguin en nosaltres, perque el mdn cregui que tu m’has
enviat» (Jn 17,21).

21



= = => PER A LA REFLEXIO

ESTEM CONVENGUTS QUE NECESSITEM CONVERSIO?

QUINES ACTITUDS | CRIDES CONCRETES, A NIVELL PERSO-
NAL, REBEM EN LLEGIR EL TEXT?

ESTEM OBERTS A LA HUMILITAT, LA PACIENCIA | DEMANAR
PERDO?

COM PODEM CONSTRUIR 'HARMONIA PERQUE LES NOS-
TRES COMUNITATS SIGUIN UNA AUTENTICA «ORQUESTRA»
SENSE QUE HI MANQUI CAP «INSTRUMENT»? QUINES ME-
SURES CONCRETES ES PODEN IMPLEMENTAR PERQUE AIXO
PASSI?

TINC UNA ACTITUD D’«ESCOLTA VULNERABLE» | ESTIC DIS-
POSAT/DA A ACOLLIR EL QUE VE DE LUALTRE/A?

COM CUIDEM, EN LES NOSTRES COMUNITATS, UEUCARISTIA
DEL DIUMENGE? ALGUNES ACCIONS CONCRETES PERQUE LA
CELEBRACIO DOMINICAL SIGUI FONT DE COMUNIO | DE PAR-
TICIPACIO ACTIVA | CONSCIENT.

Agraim a JUAN ANTONIO GUERRERO ALVES SJ
la col-laboracié per a I'elaboracio d’aquest document

22



