
  

CAP A UNA 

ESPIRITUALITAT 

SINODAL 

Equip sinodal de la Conferència Episcopal Espanyola 

3 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

Introducció 
 

1 

L’horitzó davant del qual ens posa el Sínode 
 

2 

Notes de l’espiritualitat del caminar junts 4 

 Anhel de conversió 6 

 La conversa en l’Esperit:  

més que un mètode 
8 

 Una espiritualitat de l’escolta 10 

 Una espiritualitat d’encarnació 11 

 El discerniment eclesial 12 

 Una espiritualitat que guareix  

i enforteix els lligams 
14 

 Maria, model d’espiritualitat sinodal 
 

17 

L’Eucaristia, font de comunió i d’unitat 
 

19 

Concloent 
 

21 

Per a la reflexió 22 

 

Í 
N

 D
 E

 X
 


 


 



 

1 
 

INTRODUCCIÓ 

El Sínode sobre la sinodalitat és un gran llegat del papa Francesc, que im-

pulsa l’Església del futur a seguir el camí de la sinodalitat. En el context 

actual, copsem l’aïllament i l’afebliment dels lligams en les nostres socie-

tats (cf. EG 66-67) i la pèrdua de rellevància de la fe en la vida quotidiana, 

fins i tot entre els cristians, provocats per l’individualisme i la secularitza-

ció (cf. EG 64.69). La invitació del Sínode a caminar junts, a escoltar-nos i 

a escoltar l’Esperit és una crida a ser una Església més espiritual i comu-

nitària. Guiada per l’Esperit, enforteix els seus lligams, es reforça com a 

comunitat i contribueix a una fraternitat universal. 

 

 

«L’acció pastoral ha de mostrar millor encara que la relació  

amb el nostre Pare exigeix i encoratja una comunió que curi,  

promogui i refermi els lligams interpersonals» (EG 67) 

  

   



 

2 
 

L’HORITZÓ DAVANT DEL QUAL 

ENS POSA EL SÍNODE 

El Sínode és un esdeveniment de l’Esperit Sant i ha posat en moviment 

l’Església, una Església que s’obre a l’escolta de l’Esperit amb la finalitat 

de deixar-se conduir dòcilment per ell. Tres paraules han acompanyat el 

Sínode des del seu inici: participació, que s’ha buscat que sigui el més 

àmplia possible; comunió, que ens arrela en el cor de la Trinitat i renova 

les nostres relacions; i missió que, inspirada per l’Esperit Sant, ens porta 

a donar les respostes que el món necessita avui. 

La invitació a «caminar junts» conduïts per l’Esperit, fent-nos correspon-

sables de la marxa de l’Església, exigeix dels batejats posar-se en movi-

ment i entrar en un procés de conversió. No podem ser cristians passius 

ni continuar amb el pilot automàtic quan al voltant nostre es produeixen 

tants canvis. No podem continuar actuant com sempre i esperar resultats 

diferents. En la conversió que se’ns demana i a la qual hem de disposar-

nos es juga la credibilitat de l’Església i abasta diversos àmbits: 

   Una conversió de les relacions 

entre homes i dones, amb els infants, amb els joves, amb els 

grans i amb les persones discapacitades, excloses o margi-

nades. Demana especialment una conversió de les relacions 

entre els diferents carismes i ministeris dins de l’Església.  

   Una conversió dels processos decisionals 

en una «corresponsabilitat diferenciada» en què es busca la 

participació més gran de tots: els laics són protagonistes, els 

pastors depenen del seu activisme i implicació, i les dones, 

en particular, són promogudes i se’ls confia una major res-

ponsabilitat. Amb això es pretén l’enfortiment de la comunió 

   



 

3 
 

per a la renovació de la missió. No s’elimina l’autoritat en la 

presa de decisions, simplement es proposa un lideratge 

col·laboratiu entre el pastor i els seus fidels1 i es demana que 

l’autoritat no sigui arbitrària, sinó que sigui des de l’escolta, 

el diàleg, la transparència, la rendició de comptes i l’avalua-

ció. 

   Una conversió dels lligams 

que «invita cada persona a ampliar l’espai del seu cor, el pri-

mer “lloc” on ressonen totes les nostres relacions, arrelades 

en la relació personal de cadascú amb Crist Jesús i la seva 

Església» (DF 110). Els grans canvis que s’han produït en l’es-

til de vida en les nostres societats, en els lligams territorials, 

els fenòmens migratoris o la cultura digital han canviat el 

significat dels llocs i les pertinences, i constitueixen una 

crida a renovar en clau sinodal els lligams de pertinença i els 

llocs eclesials, a reconstruir la nostra vida comunitària, a fer 

de l’Església una llar que «evoca possibilitats d’acollida, hos-

pitalitat i inclusió» en què cadascú posa el do que ha rebut 

al servei dels altres. 

Per a tot això cal la formació de deixebles missioners, començant amb la 

iniciació cristiana i tenint com a meta la conformació amb Crist, convertir-

nos en «un altre Crist» (alter Christus). Tot aquest procés obert en l’Esglé-

sia configura una espiritualitat sinodal que modela la nostra vida cristiana 

per dins i per fora. 

  

 
1 Cf. E. ANN ALLEN, León XIV. Ciudadano del mundo, misionero del siglo XXI. Barcelona: Debate 2025. 



 

4 
 

NOTES DE L’ESPIRITUALITAT 

DEL CAMINAR JUNTS 

«Espiritualitat» és una paraula que s’ha fet servir de maneres molt dife-

rents al llarg de la història. En el nostre cas podem comprendre-la com 

una configuració interior i personal fruit de l’acció de l’Esperit, comuna 

amb altres persones que, en el cas de les espiritualitats cristianes, orienta 

cap a una manera específica de seguiment de Crist, que es manifesta en 

l’Església, en la societat i busca adaptar-se a les diferents condicions his-

tòriques. Si l’espiritualitat és veritable, no és res més que un punt de re-

ferència des del qual es viu la totalitat de l’Evangeli. En el nostre cas és la 

manera de «caminar junts» a què ens convida l’Església. El Document fi-

nal del Sínode ens alerta que «ningú no pot seguir sol per un camí d’espi-

ritualitat autèntica. Necessitem suport, inclosa la formació i l’acompanya-

ment espiritual, com a individus i com a comunitat» (DF 43). 

Tradicionalment s’ha inclòs en l’espiritualitat una part més activa i una 

altra més passiva, l’ascètica i la mística. La primera s’ocupa més de les 

disposicions interiors de les persones que s’obren a l’acció de l’Esperit i, 

la segona, més d’aquesta acció de l’Esperit en nosaltres i de la unió amb 

Déu. El camí sinodal ens ha mostrat tant algunes maneres de disposar-

nos a l’acció de l’Esperit com de viure-hi conduïts, participant de la comu-

nió Trinitària en què ens ha introduït el Ressuscitat. 

Ja en el primer Document preparatori del Sínode se’ns anunciava que «a 

mesura que els aspectes d’una espiritualitat sinodal se’ns presenten, po-

dem arribar a descobrir-hi les maneres com l’Esperit Sant il·lumina la vida 

de l’Església, atraient cadascú a un amor més profund per Crist i movent-

   



 

5 
 

nos a desitjar una comunió, una participació i una missió cada vegada més 

gran»2. 

Quines són aquestes disposicions interiors que ens obren a l’acció de l’Es-

perit en el nostre caminar junts com a Església? El primer pas necessari 

és tenir fe en l’acció de l’Esperit: 

«Si realment creiem en la lliure i generosa acció de l’Esperit,  

quantes coses podem aprendre els uns dels altres!  

No es tracta només de rebre informació sobre els altres  

per conèixer-los millor, sinó de recollir el que l’Esperit  

ha sembrat en ells com un do també per a nosaltres. (...) 

A través d’un intercanvi de dons, l’Esperit pot portar-nos  

cada vegada més a la veritat i al bé» (EG 246) 

No partim de zero. Hi ha testimonis que ens poden inspirar: no són po-

ques les persones que més vivament han participat en les diferents eta-

pes del procés sinodal i han viscut el procés de conversió personal al qual 

convida el Document final del Sínode. D’altra banda, l’horitzó que ens ofe-

reix una Església sinodal provoca en nosaltres un anhel de conversió; i si 

acollim les propostes del Sínode, i comencem realment a caminar junts 

tal com en som convidats, s’anirà configurant en nosaltres l’espiritualitat 

sinodal. I aquesta espiritualitat no pot ser sinó contracultural. 

Per abordar les notes d’aquesta espiritualitat començarem per l’anhel de 

conversió; en segon lloc, ens referirem a la conversa en l’Esperit; en tercer 

lloc, l’escolta, ja que no hi ha sinodalitat sense ella; a continuació ens re-

ferim a l’espiritualitat sinodal com una espiritualitat d’encarnació; tot se-

guit, al discerniment eclesial, necessari en aquest procés d’acollir i encar-

nar els dons de l’Esperit; acabarem mostrant com aquesta espiritualitat 

 
2 XVI ASSEMBLEA DEL SÍNODE DELS BISBES, Per una Església sinodal: comunió, participació, missió. Docu-
ment preparatori, n. 1. 



 

6 
 

enforteix els lligams i com la Mare de Jesús és model d’espiritualitat sino-

dal. 
 

Anhel de conversió 

Els dons sinodals «pressuposen el nostre anhel de conversió; un desig de 

deixar enrere els nostres propis prejudicis i manera de veure les coses per 

deixar que Déu entri en les nostres vides, en les nostres comunitats i ens 

ensenyi novament les realitats del Regne de Déu; d’obrir els nostres ulls 

per veure de nou el món en què vivim, amb el seu dolor i la seva bellesa, 

la seva pèrdua i la seva esperança; d’obrir els nostres cors per veure Crist 

enmig de les nostres realitats i tornar a escoltar la seva veu: “Vine i se-

gueix-me”»3. 

El Document final convidava a una conversió de les relacions, dels proces-

sos i dels lligams. En la salutació final, el papa Francesc evocava «la visió 

del profeta Isaïes [que] ens convida a imaginar [el Regne de Déu] com un 

banquet preparat per Déu per a tots els pobles. Tots, en l’esperança que 

no hi falti ningú. Tots, tots, tots! Ningú fora, tots. I la paraula clau és 

aquesta: l’harmonia. El que fa l’Esperit, la primera manifestació forta, el 

matí de la Pentecosta, és harmonitzar totes aquelles diferències, totes 

aquelles llengües... Harmonia». 

Jesús ens va deixar un ensenyament per fer real la nostra acollida de 

«tots, tots, tots»: començar per incloure el pobre o el marginat que tenim 

a prop; «quan facis un dinar o un sopar, no hi cridis els teus amics, ni els 

teus germans, ni els teus parents, ni veïns rics. Et podrien tornar la invita-

ció i ja tindries la teva recompensa. Més aviat, quan facis un banquet, 

convida-hi pobres, invàlids, coixos i cecs. Feliç de tu, llavors, perquè ells 

 
3 Subgrup d’Espiritualitat de la sinodalitat de la Comissió d’Espiritualitat de la Secretaria del Sí-
node, Hacia una espiritualidad para la sinodalidad, p. 42, a: https://www.synod.va/con-
tent/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf  

https://www.synod.va/content/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf
https://www.synod.va/content/dam/synod/common/spirituality/Spirituality-of-Synodality-A4-Orizzontale-ES.pdf


 

7 
 

no tenen res per a recompensar-te, i la recompensa, la trobaràs quan res-

suscitin els justos» (Lc 13,12-14)4. 

El «tots, tots, tots» viscut en harmonia és una meta preciosa, però acollir 

aquesta gràcia és exigent. Viure-la demana un procés de conversió del 

nostre individualisme, de sortir del «només els meus», del nostre triba-

lisme, del nostre tancament ple de prejudicis i de tantes maneres de viure 

tan assentades culturalment en nosaltres. El papa Francesc reconeixia 

que l’experiència sinodal «ens dona el coratge de testimoniar que és pos-

sible caminar junts en la diversitat, sense condemnar-nos l’un a l’altre». 

L’espiritualitat sinodal «també exigeix ascesi, humilitat, paciència i dispo-

nibilitat a perdonar i ser perdonats. Acull amb agraïment i humilitat la va-

rietat dels dons i de les tasques distribuïdes per l’Esperit Sant per al servei 

de l’únic Senyor (cf. 1Co 12,4-5). Ho fa sense ambició o enveja, ni desig de 

dominació o de control, cultivant els mateixos sentiments de Jesucrist, 

que “es va fer no-res fins a prendre la condició d’esclau” (Fl 2,7)» (DF 43). 

 

La conversa en l’Esperit: més que un mètode5 

El procés sinodal «interpel·la tots els batejats, sense excepcions: “Tot el 

Poble de Déu és el subjecte de l’anunci de l’Evangeli. En aquest, tot bate-

jat és convocat per ser protagonista de la missió, ja que tots som deixebles 

missioners” (CTI, n. 53)» (DF 4). Tots som convidats a participar en la vida 

de l’Església. «Estem units en l’únic Baptisme, del qual brollen la identitat 

del Poble de Déu i el dinamisme de comunió, participació i missió» (DF 

138). Reconeixem en el nostre Baptisme la dignitat més alta, «ser fills de 

Déu, és a dir, partícips de la relació de Jesús amb el Pare en l’Esperit» (DF 

 
4 Cf. LLEÓ XIV, Ex. Ap. Dilexi te (4 d’octubre de 2025). 
5 Es poden trobar més elements de l’espiritualitat i de les necessàries disposicions interiors per a 
la conversa en l’Esperit a: Juan Antonio GUERRERO ALVES i Óscar MARTÍN LÓPEZ, Conversación espiri-
tual, discernimiento y sinodalidad. Maliaño (Cantabria): Sal Terrae 2023.  



 

8 
 

21). Tots els creients tenim un instint per a la veritat de l’Evangeli, el sen-

sus fidei, l’exercici del qual no s’ha de confondre amb l’opinió pública (cf. 

DF 22). El mateix Baptisme ens concedeix a tots dignitat igual. 

El mètode assumit pel Sínode per al discerniment comunitari ha estat la 

conversa en l’Esperit, que s’ha mostrat fecund: «Ha suscitat alegria, sor-

presa i agraïment i s’ha viscut com un itinerari de renovació que trans-

forma les persones, els grups, l’Església» (DF 

45). De fet, més que un mètode és una escola 

espiritual per escoltar allò que l’Esperit diu a 

l’Església, que facilita la participació de tots evi-

tant la polarització, enforteix la comunió i, amb 

el discerniment, renova la missió. S’ha mostrat 

en el caminar junts que la conversa en l’Esperit 

ajuda a guarir i reconstruir lligams entre els que 

hi participen. 

L’espiritualitat sinodal, com la conversa en l’Esperit, requereix «l’escolta 

de la Paraula de Déu, la contemplació, el silenci i la conversió del cor» (DF 

43). «Si manca la profunditat espiritual personal i comunitària, la sinoda-

litat es redueix a un expedient organitzatiu» (DF 44). Només «el cor fa 

possible qualsevol lligam autèntic, perquè una relació que no es constru-

eix amb el cor és incapaç de superar la fragmentació de l’individualisme 

(FRANCESC, Dilexit nos, 17)» (DF 51). 

«Conversar “en l’Esperit” significa viure l’experiència del compartir a la 

llum de la fe i en la recerca de la voluntat de Déu, en una atmosfera evan-

gèlica en la qual l’Esperit Sant pot fer sentir la seva veu inconfusible» (DF 

45). Conversar en l’Esperit és un exercici espiritual, que ens exigeix pro-

funditat, és a dir, cercar la veu de l’Esperit i alliberar-nos de les veus mu-

des de la nostra cultura: eslògans ideològics, argumentaris interessats de 

partits o els interessos dels mitjans de comunicació que seguim. Conver-

sar en l’Esperit és un exercici continu de sortida de nosaltres mateixos, 

 

EL MATEIX  

BAPTISME  

ENS CONCEDEIX  

A TOTS IGUAL  

DIGNITAT 

 



 

9 
 

una forma desposseïda de compartir, que deixa l’ego de banda, i no busca 

tant expressar allò meu i promoure els interessos personals o grupals com 

allò que inspira l’Esperit per al bé comú; i una manera d’escoltar, activa i 

vulnerable, que ajuda a discernir en comú i acollir els dons i les crides de 

l’Esperit. La conversa és alguna cosa més que un pur diàleg, ja que genera 

una manera de vida compartida i un «nosaltres» obert, que «no es pot 

limitar a cuidar les relacions entre persones que ja se senten en sintonia 

entre elles, sinó que ha d’afavorir l’encontre amb cada home i cada dona» 

(DF 110). «Per això es pot dir que en la conversa es juga la conversió» (DF 

45). 

La gràcia que rebem se’ns dona tant personalment per contribuir amb 

humilitat a la comunitat en compartir-la, com a través de l’escolta dels 

altres en les seves aportacions, fruit de la seva pròpia acollida de l’Esperit 

(cf. DF 44). Només reconeixent la primacia de la gràcia es renova la comu-

nitat cristiana. 

Al mateix temps, convé subratllar que és una «eina» i, com a tal, té «limi-

tacions» (DF 45). Per això, al Sínode es diu que «a l’Església hi ha una gran 

varietat d’apropaments al discerniment i de metodologies consolidades. 

Aquesta varietat és una riquesa: amb les adaptacions adequades als dife-

rents contextos, la pluralitat d’apropaments pot revelar-se fecunda» (DF 

86)6.  

 

Una espiritualitat de l’escolta 

El Sínode ha posat l’Església en «mode escolta». Escoltar és essencial en 

el procés sinodal en tots els seus estadis, escoltar l’Esperit, escoltar l’Es-

perit en la conversa, escoltar l’infant, el jove, l’ancià, el pobre, el marginat, 

 
6 Es pot trobar una descripció d’aquests mètodes a la darrera part del document EQUIP SINODAL DE 

LA CONFERÈNCIA EPISCOPAL ESPANYOLA, Notes sobre el discerniment eclesial per a la missió en un ambi-
ent sinodal (fulletó n. 2). 



 

10 
 

els germans d’altres confessions o d’altres religions. Escoltar és una acti-

vitat contracultural que demana alentir les nostres vides accelerades i 

exercitar la paciència. Especialment quan es tracta del pobre, del margi-

nat o de l’exclòs, que a més exigeixen entrar en altres llenguatges. La pas-

sivitat de la paciència és, per a Byung Chul Han, la primera màxima de 

l’escolta. Quedar a mercè és una altra màxima de l’ètica de l’escolta, ja 

que en l’escolta l’oient es posa a mercè de l’altre sense reserves. 

Amb freqüència, en discussions polaritzades no 

hi ha escolta, ja que es tracta d’una escolta blin-

dada, des del prejudici, que no espera res de l’al-

tre, que en el fons no el deixa expressar-se. En 

aquestes condicions, ens diu l’Evangeli, Jesús no 

va poder fer cap miracle (cf. Mc 6,1-6). Tampoc 

no és escolta una escolta a la defensiva, que pre-

para la resposta mentre l’altre parla, per reba-

tre’l; aquesta escolta tampoc espera res de l’al-

tre, només busca l’afirmació d’un mateix. L’es-

colta a què ens convida el procés sinodal és una escolta activa, atenta i 

pacient, que escolta no només allò que l’altre diu sinó el que vol dir, una 

escolta que no jutja, que es realitza amb un respecte reverencial perquè 

suposa que l’altre, que també és oient de l’Esperit, té alguna cosa a dir. I 

si mirem la manera com escolta Jesús, a més d’activa i pacient, ell escolta 

d’una manera vulnerable, és a dir, que allò que escolta el pot remoure per 

dins, canviar els seus plans, les seves visions, un exemple n’és el de la 

dona cananea (cf. Mt 15,21-28) o tants altres que li van fer remoure les 

entranyes i que li feien afirmar la seva sorpresa en veure tanta fe en per-

sones que probablement no sabien expressar-la bé. 

 

 

SUPOSA  

QUE L’ALTRE,  

QUE TAMBÉ  

ÉS OIENT  

DE L’ESPERIT,  

TÉ ALGUNA COSA  

A DIR 

 



 

11 
 

Una espiritualitat d’encarnació 

Són moltes les propostes que han sortit d’aquest procés d’escolta de l’Es-

perit en assemblees, reunions sinodals, etc. En la salutació final en la clau-

sura de la segona sessió del Sínode, el papa Francesc afirmava que «l’Es-

glésia sinodal per a la missió necessita, ara, que les paraules compartides 

vagin acompanyades dels fets. [...] No només podem somiar la pau sinó 

comprometre’ns amb totes les nostres forces perquè, potser sense parlar 

tant de sinodalitat, la pau s’aconsegueixi a través de processos d’escolta, 

diàleg i reconciliació».  

Se’ns proposa una espiritualitat d’encarnació, de posar en pràctica allò 

que hem sentit com a inspiració de l’Esperit. Això, com més endavant veu-

rem, és la tasca del discerniment. El papa Francesc ens prevenia de dos 

mals que acompanyen la mundanitat espiritual, que també els podem lle-

gir com a frens per a l’encarnació del do de l’Esperit: un és «la fascinació 

del gnosticisme, una fe tancada en el subjectivisme, on només interessa 

una determinada experiència o una sèrie de raonaments i de coneixe-

ments que suposadament reconforten i il·luminen, però en definitiva el 

subjecte queda tancat en la immanència de la seva pròpia raó o dels seus 

sentiments», de manera que allò experimentat no es concreta en la rea-

litat. L’altre fre és «el neopelagianisme autorreferencial i prometeic dels 

qui en el fons només confien en les seves pròpies forces i se senten supe-

riors a d’altres perquè compleixen determinades normes o són indestruc-

tiblement fidels a cert estil catòlic propi del passat» (EG 94), aquest pres-

cindeix o es desconnecta del que inspira l’Esperit. A aquests mals podríem 

afegir el fariseisme que fa arranjaments de façana, per adequar-se a ex-

pectatives externes i construir una imatge devota, però també curtcir-

cuita l’encarnació del do, que ni toca el propi cor ni transforma la realitat. 

I l’immobilisme de qui promou que «tot canviï perquè tot segueixi igual» 

(El Gattopardo). 



 

12 
 

Quan ens reunim per conversar en l’Esperit i discernir junts es constitueix 

i s’enforteix un nosaltres. Però quan arriba l’hora d’encarnar en la realitat 

la voluntat divina que hem trobat, si volem construir sobre la roca (cf. Mt 

7,21-27), cadascun i cadascuna ha d’acollir personalment allò decidit i 

unir-se als altres per contribuir a la seva posada en pràctica. 

 

El discerniment eclesial 

L’Església sinodal és una Església que discerneix7. I així ha estat des dels 

seus inicis. Un primer exemple de discerniment eclesial el trobem en la 

primera Església, quan va haver d’enfrontar la situació difícil de si s’havien 

d’acollir els pagans incircumcisos en el seu si (cf. Ac 15,1-35). El discerni-

ment eclesial se’ns presenta també en els nostres dies com una necessitat 

en tots els àmbits de l’Església i «és alhora condició i expressió privilegi-

ada de la sinodalitat, en la qual es viuen juntes comunió, missió i partici-

pació» (DF 82). És un recurs essencial en tots els organismes de participa-

ció en l’Església sinodal. 

«La pràctica del discerniment permet respondre als desafiaments i les 

oportunitats que es presenten en la vida de l’Església» (DF 11). Això no es 

donarà sense pregària, sense proximitat a la Paraula de Déu, sense un 

discerniment personal i sense «aprendre els uns dels altres i reconèixer 

que l’Esperit Sant actua en tots els fidels» (DF 14). El discerniment eclesial 

serà més ric en la mesura que s’escolti tothom; «per això és fonamental 

promoure una àmplia participació en els processos de discerniment, amb 

una cura particular de la implicació d’aquells que es troben al marge de la 

comunitat cristiana i de la societat» (DF 82). 

 
7 Cf. DF 81-86 i EQUIP SINODAL DE LA CONFERÈNCIA EPISCOPAL ESPANYOLA, Notes sobre el discerniment ecle-
sial per a la missió en un ambient sinodal (fulletó n. 2). 



 

13 
 

El Document final del Sínode reconeix algunes dificultats experimentades 

en el procés sinodal, com el cansament, la resistència al canvi o la temp-

tació de fer que les pròpies idees prevalguin sobre l’escolta de la Paraula 

de Déu i la pràctica del discerniment (cf. DF 6). Això ens crida l’atenció 

sobre disposicions necessàries en els processos de discerniment eclesial, 

sense les quals, en lloc de deixar-nos conduir per l’Esperit simplement ens 

repetim a nosaltres mateixos i convertim el caminar junts en estèrils reu-

nions i convencions sense Esperit. 

L’Esperit que ens condueix com a Església és el mateix que va conduir Je-

sús al llarg de la seva vida enmig nostre i el que ha conduït l’Església des 

de la Resurrecció del Senyor. Per distingir quina és la voluntat de Déu, allò 

bo, allò que li agrada, sant Pau ens recomana que no ens acomodem al 

món sinó que ens transformem per la renovació de la ment (cf. Rm 12,2); 

discernir és entrar en sintonia amb l’encarnació del Verb, és tenir els ma-

teixos sentiments que Crist Jesús (cf. Fl 2,5) o la ment de Crist (cf. 1Co 

2,16)8 . Ser Església que discerneix demana de nosaltres una conversió 

profunda, la flexibilitat d’acollir el do i les sorpreses de l’Esperit i, conduïts 

pel mateix Esperit, posar-ho en pràctica perquè doni el seu fruit.  

És important eliminar de nosaltres la supèrbia (hybris) de creure que l’Es-

glésia sinodal comença ara amb nosaltres o que la voluntat de Déu se’ns 

comunica especialment a nosaltres en les nostres reunions. Déu s’ha co-

municat a través de la seva Paraula, que en Jesús arriba a la plenitud de 

la revelació, aquesta és «el punt de partida i el criteri de tot discerniment 

eclesial» (DF 83); i es continua comunicant a través de la litúrgia, de la 

tradició viva de l’Església, del magisteri, de la meditació personal i comu-

nitària de la Paraula de Déu, de les pràctiques de pietat popular, del clam 

dels pobres, dels esdeveniments de la història humana, d’elements de la 

creació i de la consciència personal de cadascú (cf. DF 83). I Déu no ha 

 
8 Per a un plantejament més ignasià del discerniment es pot veure: Juan Antonio GUERRERO ALVES, 
Aprender a sentir Cristo. Aplicar hoy las reglas ignacianas. Maliaño (Cantabria): Sal Terrae 2024. 



 

14 
 

promès una llum especial a les persones més intel·ligents, o a les que te-

nen millor oratòria, o a les que són més persuasives, o a les que millor fan 

funcionar les xarxes socials o els mitjans de comunicació. Més aviat té una 

preferència pels humils. 

Sempre ajudarà en els processos de discerniment 

eclesial «crear un clima de confiança, transparèn-

cia i rendició de comptes» (DF 80); proporcionar 

una formació no només tècnica, sinó una verita-

ble mistagògia, especialment per a les persones 

cridades a facilitar els processos de discerniment; 

cultivar actituds interiors de «llibertat interior, hu-

militat, pregària, confiança mútua, obertura a la 

novetat i abandonament a la voluntat de Déu» (DF 82). 

Discernir junts configura un «nosaltres» que decideix en una «correspon-

sabilitat diferenciada». Aquest nosaltres «compromet l’adhesió de tots, 

també quan no s’ha recollit la pròpia opinió» (DF 84). És a dir, que les 

decisions d’un discerniment eclesial ens comprometen a cadascú a posar-

les en pràctica, assumint-les personalment. D’altra manera interrom-

príem el procés encarnatori de la gràcia rebuda. També els discerniments 

eclesials demanen un temps posterior d’acollida en la comunitat, de con-

firmació o verificació. 

 

Una espiritualitat que guareix i enforteix els lligams 

La conversió dels lligams i el seu enfortiment ha anat apareixent al llarg 

d’aquestes pàgines. Aquest ha estat un tema molt estimat pel papa Fran-

cesc i al qual ha estat especialment sensible. Val la pena que ens aturem 

per buscar com podem ajudar-nos en aquesta tasca necessària. 

 

DISCERNIR  

JUNTS  

CONFIGURA  

UN 

«NOSALTRES» 



 

15 
 

«El misteri mateix de la Trinitat ens recorda que hem estat fets a imatge 

d’aquesta comunió divina, per la qual cosa no podem realitzar-nos ni sal-

var-nos sols» (EG 178). El nostre caminar junts implica una manera de re-

lacionar-nos que superi l’individualisme, que ens faci deixar d’estar en-

corbats sobre nosaltres mateixos (cf. Lc 13,11-13), poder mirar el cel per 

acollir els seus dons i obrir-nos a la gran diversitat que constitueix l’Esglé-

sia i la família humana amb un esperit d’acolliment. La manera sinodal de 

viure les relacions demana que cadascú sigui reconegut en una comunitat 

concreta, i crida a la cura mútua, la interdependència i la corresponsabi-

litat pel bé comú. D’aquesta manera desafia «l’aïllament creixent de les 

persones i l’individualisme cultural» i «un comunitarisme social exagerat 

que asfixia les persones i no les permet que siguin subjectes del seu propi 

desenvolupament» (DF 48). 

Però no hem de cantar victòria massa aviat, hem de discernir el «nosal-

tres» que constituïm. Des de diversos angles s’està constatant des de fa 

dècades un retorn de la tribu, o la formació de comunitats tancades, fins 

i tot destructives, formades al voltant d’un enemic comú, generalment 

demonitzat; els moviments digitals d’odi i de destrucció també generen 

un nosaltres i un ells, o comunitats que asfixien les persones impedint el 

seu desenvolupament, per no parlar de clubs i comunitats exclusivistes. 

En comptes d’estar vinculats estem connectats. A Fratelli tutti el papa 

Francesc ja assenyalava que «ens hem empatxat de connexions i hem per-

dut el sabor de la fraternitat. Hem buscat el resultat ràpid i segur i ens 

veiem aclaparats per la impaciència i l’ansietat. Presos per la virtualitat, 

hem perdut el gust i el sabor de la realitat» (FT 33). Precisament l’indivi-

dualisme i el narcisisme cultural han donat lloc a aquestes formes reacti-

ves de vinculació que no són les que genera la sinodalitat ben viscuda, 

però poden ser una temptació. 



 

16 
 

El temps actual presenta alguns desafiaments: els lligams territorials can-

vien de significat, especialment per a les parròquies o les diòcesis; els fe-

nòmens migratoris desafien les Esglésies locals a ampliar el «nosaltres» 

amb una obertura i acollida més gran; la cultura digital presenta els seus 

desafiaments i les seves oportunitats, el document sinodal convida a 

aprofitar-les, buscant maneres de «crear lligams de pertinença, promoure 

l’encontre i el diàleg, oferir formació entre iguals i desenvolupar una ma-

nera sinodal de ser Església» (DF 113). 

Són molts els lligams que s’han d’enfortir a l’interior de les Conferències 

episcopals, les Assemblees eclesials, les comunitats i les parròquies. Ne-

cessitem també obrir el cor a establir lligams amb altres pobles, cultures 

i religions. Precisament aquests darrers, requereixen un enfortiment dels 

lligams a l’interior de l’Església: 

«Un poble donarà fruit i podrà engendrar el dia de demà  

només en la mesura en què generi relacions de pertinença  

entre els seus membres, que creï llaços d’integració  

entre les generacions i les distintes comunitats que la conformen;  

i també en la mesura en què trenqui els cercles  

que atordeixen els sentits allunyant-nos cada vegada més  

els uns dels altres» (FT 53) 

La recerca d’uns lligams oberts a la fraternitat universal, amb altres cultu-

res i religions, no vol dir abdicar de ser comunitat creient, no es fa a costa 

de la pròpia fe o de la pròpia pertinença, sinó que és una rica expressió 

del seu fonament: 

«“No es tracta que tots siguem més light o que amaguem  

les conviccions pròpies que ens apassionen per poder trobar-nos  

amb altres que pensen de manera diferent. [...] Perquè mentre  

més profunda, sòlida i rica és una identitat, més tindrà  



 

17 
 

per enriquir els altres amb la seva aportació específica”.  

Els creients ens veiem desafiats a tornar a les nostres fonts  

per concentrar-nos en l’essencial: l’adoració a Déu i l’amor  

al proïsme, de manera que alguns aspectes de les nostres  

doctrines, fora del seu context, no acabin alimentant formes  

de menyspreu, odi, xenofòbia, negació de l’altre» (FT 282) 

Uns lligams sans pressuposen persones, no simples individus; persones 

capaces de solitud i d’interioritat per poder relacionar-se. No poques ve-

gades seran necessaris la reconciliació i el perdó. El caminar junts demana 

una «disciplina d’èxode», ja que no tots caminen a la mateixa velocitat; 

uns necessitem paciència i altres empenta i suportar-nos mútuament per-

què no es trenqui el poble que camina. Lligams sans i forts conviden a la 

cura mútua, a assumir «l’actitud solidària i atenta, l’actitud de proximitat 

del bon samarità» (FT 79). La sobrietat i la frugalitat enforteixen els lli-

gams, mentre que l’opulència i el luxe els afebleix. El papa Francesc pro-

posava l’exemple de Carles de Foucauld, que desitjava ser el germà de 

tots, germà universal. Només identificant-se amb els darrers va arribar a 

ser germà de tots (cf. FT 287). 

 

Maria, model d’espiritualitat sinodal 

La Mare de Déu sosté i acompanya el camí sinodal del poble de Déu (cf. 

DF 17). Maria és mestra en l’art de l’escolta i de l’obediència a Déu. En la 

seva obertura al que Déu vol, Maria és imatge de l’Església. Ella també és 

dona de pregària, model d’una Església que prega, agraeix i canta la glòria 

del seu Senyor. Maria també és dona sinodal perquè amb la seva vida ens 

ensenya que l’Església no és obra de les nostres mans sinó de Déu: l’Es-

glésia no és el producte del que nosaltres fem, dels nostres esforços, sinó 

un organisme viu que madura i creix de manera misteriosa amb la força 

de la gràcia. Maria és una pobra del Senyor, que ho sap acollir tot d’Ell 



 

18 
 

com un do i una gràcia. En la seva concepció virginal veiem el signe més 

eloqüent de la primacia de Déu en la seva fecunditat. També l’Església és 

fecunda si sap posar en primer lloc l’acció de l’Esperit Sant en ella. 

El Document final del Sínode, quan s’ocupa dels fonaments de la sinoda-

litat, presenta Maria com a model i figura d’una Església sinodal i missio-

nera, perquè ella «escolta, prega, medita, dialoga, acompanya, discerneix 

i actua» (DF 29). La Mare de Déu ens ensenya les actituds fonamentals 

d’una Església sinodal: «D’ella aprenem l’art de l’escolta, l’atenció a la vo-

luntat de Déu, l’obediència a la seva Paraula, la capacitat de recollir la ne-

cessitat dels pobres, el coratge de posar-se en camí, l’amor que ajuda, el 

cant de lloança i l’exultació en l’Esperit» (DF 29). Quan l’Església perllonga 

en la seva vida aquestes actituds, creix com a Església sinodal, missionera 

i misericordiosa. 

Per aprendre a ser una Església sinodal hem d’enlairar els ulls a Maria. 

Com va escriure Iu de Chartres: «Tal com és la mare de Crist, així ha de 

ser l’Església» (De Nativitate Domini; PL 162, 57OC). 

  



 

19 
 

L’EUCARISTÍA,  

FONT DE COMUNIÓ I D’UNITAT 

L’espiritualitat sinodal és una espiritualitat eucarística, perquè l’Eucaristia 

enforteix tant la nostra relació personal amb Déu com el nostre sentit co-

munitari. L’Església, en reflexionar sobre què significa «caminar junts», ha 

constatat la importància i la centralitat que ha de tenir l’Eucaristia en la 

vida del cristià i de les nostres comunitats. Diu el Document final: «El Po-

ble de Déu, en camí cap al Regne, es nodreix contínuament de l’Eucaristia, 

font de comunió i d’unitat» (DF 16). 

La comunió té la seva font i cimal en la celebració de l’Eucaristia (cf. DF 

31). Com explica amb claredat sant Pau: «El pa és un de sol, i per això 

nosaltres, ni que siguem molts, formem un sol cos, ja que tots participem 

d’aquest únic pa» (1Co 10,17). Alimentats pel Cos eucarístic de Crist, for-

mem un sol Cos, que és l’Església. 

Quan celebrem l’Eucaristia i hi participem d’una manera «plena, consci-

ent i activa» (SC 14), comptant amb la presència dels diversos ministeris i 

amb la presidència del bisbe o del prevere, «es fa visible la comunitat cris-

tiana, en la qual es realitza una corresponsabilitat diferenciada de tots per 

a la missió» (DF 26). Al Document final del Sínode se subratlla que l’Esglé-

sia aprèn de l’Eucaristia a articular unitat i pluralitat, la unitat de la cele-

bració en la diversitat de vocacions, carismes i ministeris (cf. DF 26). 

Té una importància especial l’Eucaristia del diumenge, que és «la primera 

i fonamental forma com el Poble de Déu es reuneix i es troba» (DF 26). 

Per aquesta raó, el Sínode demana «redescobrir com la celebració domi-

nical de l’Eucaristia forma els cristians» (DF 142). I afegeix aquesta expli-

cació: 

   



 

20 
 

«Per a molts fidels, l’Eucaristia dominical és l’únic contacte  

amb l’Església: tenir cura de la celebració de la millor manera,  

amb especial atenció a l’homilia i a la “participació activa” (SC 14)  

de tots, és decisiu per a la sinodalitat. A la missa, en efecte,  

succeeix com una gràcia donada des de dalt, abans que resultat 

dels nostres esforços: sota la presidència d’un i gràcies al ministeri 

d’alguns, tots poden participar en la doble taula de la Paraula  

i del Pa. El do de la comunió, missió i participació –les tres pedres  

angulars de la sinodalitat– es realitza i es renova  

en cada Eucaristia» (DF 142) 

Convé tenir molt present aquesta afirmació: tenir cura de la millor ma-

nera de la celebració de l’Eucaristia dominical és decisiu per a la sinodali-

tat. 

A més, de l’Eucaristia brolla l’enviament missioner. «L’Eucaristia és una 

gràcia, que renova el do de la comunió i de la missió» (DF 56). La comunió 

és per a la missió i, per això, una espiritualitat sinodal ha de ser també 

una espiritualitat missionera, que impulsi l’anunci de l’Evangeli. La litúrgia 

no pot ser un pur ritu extern, sinó que ha de ser expressió de la vivència 

de la fe i conduir a un compromís missioner. Per això, l’Església, «mentre 

s’alimenta en l’Eucaristia del Cos i de la Sang del Senyor, sap que no pot 

oblidar els pobres, els últims, els exclosos, aquells que no coneixen l’amor 

i estan mancats d’esperança, ni d’aquells que no creuen en Déu o no es 

reconeixen en cap religió instituïda» (DF 153). 

  



 

21 
 

CONCLOENT 

El caminar junts «tots, tots, tots» té diversos nivells o àmbits: un és cons-

truir la pròpia comunitat de pertinença; un altre és la relació entre les 

diferents pertinences, ministeris i carismes dins de l’Església; un tercer és 

l’escolta i la incorporació del pobre i del marginat; i, finalment, la relació 

d’acollida i d’escolta d’altres cultures, confessions i religions. Podem 

aprendre de la comunitat dels Dotze que va formar Jesús, com a resta 

d’Israel, per mostrar la vida de Déu enmig del seu poble (cf. Mc 3,13-19; 

Mt 10). No era una comunitat homogènia ni d’amics, era ben diversa, en-

tre ells hi havia pescadors, un mestre de la Llei, un publicà col·laborador 

amb l’imperi invasor i algun zelota, d’aquells que lluitaven contra la força 

ocupant; a més del traïdor. Hi havia uns amb més relació amb pagans i 

altres més judaïtzants. No faltaven motius per estar enfrontats. Ens diu 

Lluc que en l’últim sopar, poc abans d’abandonar-lo, encara discutien qui 

era el més important (cf. Lc 22,24). Van necessitar perdó i reconciliació. 

No va ser una comunitat de relacions fàcils, ni exemplar, ni idíl·lica. Una 

comunitat no es construeix amb les forces de la carn sinó amb les de l’Es-

perit (cf. Ga 5,16-26). En la seva missió va ser prioritari expulsar dimonis, 

guarir tota malaltia i dolència, i anunciar la bona notícia als pobres i un 

estil de vida pobre. En el seu caminar van anar reconeixent la necessitat 

d’acollir en el seu si els pagans (cf. Lc 15). Era una comunitat en què tots 

«eren constants i unànimes en la pregària amb Maria, la mare de Jesús» 

(cf. Ac 1,14) i que es reunia el primer dia de la setmana per celebrar «la 

fracció del pa» (cf. Ac 2,42; 20,7). 

Aquesta és la invitació que ens queda a nosaltres per caminar junts: envi-

ats per Jesús en missió al món, com Ell va ser enviat pel Pare (cf. Jn 17,18), 

en comunió entre nosaltres i participant de la vida ressuscitada en què Ell 

ens ha introduït: «Que tots siguin u, com tu, Pare, estàs en mi i jo en tu. 

Que també ells estiguin en nosaltres, perquè el món cregui que tu m’has 

enviat» (Jn 17,21).  

   



 

22 
 

PER A LA REFLEXIÓ 

1 ESTEM CONVENÇUTS QUE NECESSITEM CONVERSIÓ? 

2 QUINES ACTITUDS I CRIDES CONCRETES, A NIVELL PERSO-

NAL, REBEM EN LLEGIR EL TEXT? 

3 ESTEM OBERTS A LA HUMILITAT, LA PACIÈNCIA I DEMANAR 

PERDÓ? 

4 

COM PODEM CONSTRUIR L’HARMONIA PERQUÈ LES NOS-

TRES COMUNITATS SIGUIN UNA AUTÈNTICA «ORQUESTRA» 

SENSE QUE HI MANQUI CAP «INSTRUMENT»? QUINES ME-

SURES CONCRETES ES PODEN IMPLEMENTAR PERQUÈ AIXÒ 

PASSI? 

5 TINC UNA ACTITUD D’«ESCOLTA VULNERABLE» I ESTIC DIS-

POSAT/DA A ACOLLIR EL QUE VE DE L’ALTRE/A? 

6 
COM CUIDEM, EN LES NOSTRES COMUNITATS, L’EUCARISTIA 

DEL DIUMENGE? ALGUNES ACCIONS CONCRETES PERQUÈ LA 

CELEBRACIÓ DOMINICAL SIGUI FONT DE COMUNIÓ I DE PAR-

TICIPACIÓ ACTIVA I CONSCIENT. 

 

 

 

 
 

Agraïm a JUAN ANTONIO GUERRERO ALVES SJ  

la col·laboració per a l’elaboració d’aquest document 

   


