LA RENOVACIO
DELS
INSTRUMENTS
DE
PARTICIPACIO
EN ESGLESIA

;:Le"lal;‘;’(;onfgréricia Episcopal Espanyola . -

%



Index

(0] Introduccio 1

Fonaments teologics
de la participacio en I’Església

2 Diagnostic de la situacio actual:
avencos, limits i desafiaments

3 Instruments actuals 6
de participacio en I'Església
Criteris per a la renovacio

4 P 15

dels instruments de participacid

Conclusid: cap a una Església

veritablement sinodal 21

Per a la reflexio 22



O Introduccié

El procés sinodal que estem recorrent des del 2021 ha posat en relleu
la necessitat de revisar, enfortir i renovar els instruments i els organis-
mes que permeten la participacié efectiva de tot el Poble de Déu en
el discerniment i en les decisions de I’Església (cf. DF 89; 92; especial-
ment 103-108). La conviccié central és que la participacié no és un
simple mecanisme organitzatiu, siné una dimensid espiritual i comu-
nitaria que es fonamenta en I'escolta de I'Esperit i en la responsabilitat
compartida d’anunciar I’'Evangeli en contextos socials, culturals i ecle-
sials profundament transformats (cf. DF 43-44).

Aguest document ofereix una reflexié articulada sobre la renovacié
dels organismes de participacié en I'Església, inspirant-se en les intui-
cions, orientacions i desafiaments que han emergit en els darrers anys
en el cami sinodal. Es pretén descriure el sentit teologic de la partici-
pacid, diagnosticar la situacié actual, definir els organismes que exis-
teixen i proposar camins d’actualitzacié i conversid pastoral que per-
metin avancar cap a una Església veritablement sinodal.



1 Fonaments teologics
de la participacio en I'Església

A — La participacié com a expressié
de la comunié eclesial

L'Església, des dels seus origens, s’entén com a comunid: comunio
amb el Déu trinitari i comunid dels creients entre ells. En aquesta clau,
la participacid no és una opcid ni un procediment administratiu, sind
la manifestacid concreta d’aquesta comunid. El mateix subtitol del
lema del Sinode ho deixa clar, presentant aquesta logica continuitat:
Comunid, participacié, missié. | la Nota d’acompanyament del papa
Francesc al Document final del Sinode desenvolupa aquesta triada di-
ent: «Deixant-nos il-luminar per I'Esperit Sant, tota I'Església ha estat
cridada a llegir la seva experiéncia i a identificar els passos a seguir per
viure la comunio, realitzar la participacidé i promoure la missid que Je-
sucrist li ha confiat».

El Baptisme incorpora cada creient al Cos de Crist i confereix una dig-
nitat i responsabilitat iguals, encara que en diversitat de ministeris i
de carismes. En celebrar I'Eucaristia, «en la “participacié plena, cons-
cient i activa” (SC 14) de tots els fidels, en la preséncia de diferents
ministeris i en la presidencia del bisbe o del prevere, es fa visible la
comunitat cristiana, en la qual es realitza una corresponsabilitat dife-
renciada de tots per a la missié» (DF 26). | aixd que passa en l'assem-
blea eucaristica, centre i referencia de la vida eclesial, «implica reunir-
se en assemblea en els diferents nivells de la vida eclesial, 'escolta
mutua, el dialeg, el discerniment comunitari, la formulacié del con-



sens com a expressio del fer-se present del Crist viu en I'Esperit, i I'as-
sumpcié d’una decisié en una corresponsabilitat diferenciada» (DF
28).

B — El sensus fidei del Poble de Déu

La tradicié eclesial reconeix que I’Esperit Sant assisteix el conjunt del
Poble de Déu en el seu cami historic. | a aquesta assisténcia se li va
posar un nom: sensus fidei (sentit de la fe). Aquest sensus fidei no és
I'opinid personal oferta per cada creient, sind la capacitat —estimada
i cultivada per I'Esperit— que cada creient té de reconeixer la veu de
Déu en els esdeveniments, en les Escriptures, en la vida comunitaria i
en les necessitats del mon: els llocs on Déu parla i surt a I'encontre
amb el seu poble. «Els fidels posseeixen un instint per a la veritat de
I’Evangeli, que els permet reconeixer la doctrina i la practica cristianes
autentiques i adherir-s’hi. Aquest instint sobrenatural (...) permet als
cristians respondre a la seva vocacio profetica»®. Els instruments de
participacid, per tant, han de possibilitar que aquest sentir amb I’Es-
glésia pugui expressar-se i discernir-se comunitariament.

C — La sinodalitat com a forma de missié

Pero, com deiem abans, la sinodalitat ha de ser entesa i enquadrada
en el seu dinamisme missioner. No es tracta només de reorganitzar
estructures internes —encara que calgui fer-ho i urgeixi—, sind de ga-
rantir que totes les comunitats puguin escoltar, dialogar, examinar la
realitat i respondre juntes als desafiaments evangelitzadors del mo-
ment actual. Per aix0, la participacié és un cami espiritual que exigeix
de tots conversid, formacio, capacitat d’escolta i obertura al dialeg.

1 ComissiO TEOLOGICA INTERNACIONAL, El sensus fidei en la vida de I’Església, 2014, 2.

3



2 Diagnostic de la situacid actual:
avencos, limits i desafiaments

A — Un desig de participacio creixent

Arran de la fase d’escolta del Sinode, en moltes comunitats parroqui-
als i a les Esglésies locals ha sorgit un interés renovat per participar
activament en les instancies de discerniment i de decisio. Lexperién-
cia sinodal ha despertat una consciéncia eclesial més madura i una
valoracié més gran del dialeg i de I'escolta mutua. L'Església vol poten-
ciar aquesta dimensié constitutiva d’ella mateixa en un temps domi-
nat per la crisi de la participacié —és a dir, de sentir-se part i actors
d’un desti comU— i per una concepcid individualista de la felicitat i de
la salvacié.

B — Persisténcia d’estructures insuficients o ineficaces

Tot i els avengos en aquest cami de la participacid, persisteixen estruc-
tures que no arriben a integrar totes les veus. Consells parroquials o
diocesans inexistents o merament formals, organismes consultius
sense veritable pes en les decisions pastorals, espais tancats on parti-
cipen els mateixos actors de sempre: aquests aspectes dificulten una
participacié auténtica, amplia i efica¢ per a la missid.

C — Obstacles culturals i pastorals

D’altra banda, el clericalisme —que afecta tant clergues com laics—
continua sent un dels impediments principals per a la participacié
real. «La presa de consciéncia d’aquesta responsabilitat laical que neix
del Baptisme i de la Confirmacid no es manifesta de la mateixa manera
a tot arreu. En alguns casos perque no han estat formats per assumir

4



responsabilitats importants, en altres per no trobar espai en les seves
Esglésies particulars per poder expressar-se i actuar, arran d’un exces-
siu clericalisme que els manté al marge de les decisions» (EG 102).

A aix0 s’hi sumen models pastorals excessivament centralitzats, buro-
cratitzats o poc sensibles a la diversitat cultural i social dels creients
cada vegada més gran. | estructures parroquials centrades en 'oferta
de serveis (en lloc de la creacié i 'acompanyament de processos) o en
I'atencid exclusiva dels grups «dels que estan dins», oblidant-se de la
missio evangelitzadora dirigida als «de fora».

D — Bretxes de participacié

Els processos sinodals han mostrat que alguns grups es troben margi-
nats o escoltats de manera insuficient: joves, dones, persones en situ-
acions familiars complexes, migrants, minories culturals, comunitats
rurals, i els que se senten allunyats de I'Església. La renovacio dels or-
ganismes i els instruments de participacié implica deixar espai real a
aquestes veus. El Document final del Sinode demana que es pari aten-
cio, a I’hora de teixir el perfil dels components dels organismes de par-
ticipacié, de manera que se n’afavoreixi una implicacié més gran de
les dones, els joves i d’aquells que viuen en condicions de pobresa o
marginacié (cf. DF 106).



3 Instruments actuals de participacio
en I'Església

El Document final del Sinode ens recorda que «la participacié dels ba-
tejats en els processos de presa de decisions, aixi com les practiques
de rendicié de comptes i avaluacid, es duen a terme mitjancant medi-
acions institucionals, en primer lloc, els organismes de participacié en
I'ambit de I'Església local que ja preveu el dret canonic» (DF 103). |
declara que aquests sén, en I'Església llatina?, el Sinode diocesa (cf.
CIC 466), el Consell presbiteral (cf. CIC 500 §2), el Consell pastoral di-
ocesa (cf. CIC 514 §1), el Consell pastoral parroquial (cf. CIC 536), els
Consells diocesa i parroquial per als assumptes economics (cf. CIC
492-494 i 537).

Es oportl recordar les competéncies que el Codi de Dret Canonic as-
signa als Consells en la tradicio llatina. El Consell per als assumptes
economics es presenta com una forma de col-laboracié en I'adminis-
tracié de la diocesi. Per la seva banda, el Consell presbiteral té la fun-
cio d’«ajudar el bisbe en el govern de la diocesi segons la norma del
dret, per tal de proveir al maxim al bé pastoral de la porcid del Poble
de Déu que li ha estat encomanat» (CIC 495 §1). Al Consell pastoral li
correspon, «sota l'autoritat del bisbe, investigar i ponderar tot el que
es refereix a les activitats pastorals, i proposar-hi conclusions practi-
gues» (CIC 511). Els Consells pastorals parroquials tenen com a finali-
tat que tots els seus membres col-laborin per al foment de l'activitat

2 El nimero 103 del DF no esmenta dues instancies previstes al Codi de Dret Canonic: el
Col-legi de consultors, elegit pel bisbe entre els integrants del Consell presbiteral (cf. CIC 495-
502); i el Consell episcopal, que esta conformat pels Vicaris generals i episcopals (cf. CIC 473).
Les notes que oferim per als altres consells també serien aplicables a aquests organismes.

6



pastoral (cf. CIC 536). Al Consell per als assumptes economics parro-
quial, regint-se per lleis de dret universal i les establertes pel bisbe
diocesa, els fidels que hi participen presten la seva ajuda el rector en
I'administracié dels béns de la parroquia (cf. CIC 537).

La finalitat d’aquests organismes de participaciéo que en el Codi de
Dret Canonic apareix enunciada com a pastoral, es formula en el Do-
cument final com a evangelitzadora, i es veu enriquida per una quali-
tat nova: la inculturacid. Al mateix temps, «la férmula recurrent del
Codi de Dret Canonic, que parla d’un vot “solament consultiu”, s’"ha de
tornar a examinar per a eliminar possibles ambiglitats» (DF 92).

Sembla oportuna una revisié de les nor-
mes canoniques en clau sinodal, que
aclareixi tant la distincié com l'articulacié
entre consultiu i deliberatiu, i il-lumini les de treballar

responsabilitats dels qui, segons les se-  per la participacio
ves diverses funcions, participen en els  3ctiva de tothom
processos de presa de decisions (cf. DF

Es tracta
principalment

en la vida
92)3. El discerniment realitzat en aquests

. L . de I'Església.
organismes de participacio, que inclou la

participacié de l'autoritat, forma part dels processos de presa de de-
cisions. Una novetat important del Document final esta en incloure,
en la tasca d’aquests organismes, que siguin un ambit on s’ofereix
I'avaluacid i es rendeix comptes per part de I'autoritat (cf. DF 95 i 99).
Com també el fet de constituir-se en un subjecte col-lectiu que dona
compte a la comunitat de la seva tasca amb vista a ponderar els as-
pectes que han resultat positius i aquells que s’han de millorar (cf. DF

100).

3 Veure també: Comissio TEOLOGICA INTERNACIONAL, La sinodalitat en la vida i en la missié de I’Es-
glésia, 2018, 68.



El papa Lled ha dit: «Es tracta principalment de treballar per a la par-
ticipacié activa de tothom en la vida de I'Església. En aquest context,
una de les eines per enfortir la visié d’'una Església sinodal i missionera
son els organismes de participacié. (...) Per aixd us animo a reforgar la
formacié d’organismes de participacio i, a nivell parroquial, a verificar
els progressos realitzats fins ara o —on aquests organismes no existei-
xin—a comprendre quines son les resisténcies per poder superar-les»*.

A — Els Consells pastorals

Sén els organismes en que els fidels poden contribuir de manera for-
mal al discerniment pastoral. En molts llocs funcionen adequada-
ment, pero en altres el seu paper es redueix a tasques administratives
o no incideixen veritablement en les decisions pastorals. El nUmero
104 del Document final anota que els Consells «haurien de ser obliga-
toris», ja que, en l'actual legislacio, la seva constitucié queda supedi-
tada a que «ho aconsellin les circumstancies pastorals», en el cas dels
diocesans (cf. CIC 511), i al judici del bisbe diocesa, escoltat el Consell
presbiteral, en el cas dels parroquials (cf. CIC 536).

Es veritat que, en moltes didcesis, des de fa temps els bisbes van im-
posar l'obligatorietat dels Consells pastorals parroquials, i que, fins i
tot, s’han ofert estatuts marc per ajudar a establir-los en les comuni-
tats; pero, no és menys cert que, tant pel criteri de I'eleccié dels seus
membres (basicament representants de les diverses realitats i grups
presents a les parroquies) com pel seu funcionament concret, no han
tingut una incidencia real en una major participacié dels fidels, con-
vertint-se en molts casos en espais merament informatius o de comu-

4 LLEO XIV, Discurs amb motiu de 'obertura del nou any pastoral de la diocesi de Roma (19 de
setembre de 2025).



nicacio de les diverses activitats de la parroquia, més que servir d’ins-
truments de discerniment i de deliberacio. Pel que fa als diocesans ha
passat una cosa semblant: en moltes Esglésies no han donat el fruit
esperat, pel nombre excessiu dels seus membres que fa dificil el dia-
leg, pel pesila veu que hi tenen els preveres, i per la manca de clare-
dat a I’"hora de comprendre les seves funcions. Per aix0 no sorpren
que el Document final demani que es treballi perqué no tinguin un
paper purament formal (cf. DF 104).

El Sinode recomana seguir algunes bones practiques com la creacié
de xarxes de Consells pastorals a nivell d’arxiprestats o zones, fins a
arribar al Consell de pastoral diocesa (cf. DF 106).

B — Els Consells per als assumptes economics

En l'area delicada de I'economia es necessita cada vegada més una
assessoria especialitzada. Perque avui 'administracid dels béns és una
tasca complexa, que no és possible deixar Unicament sota la respon-
sabilitat del bisbe o del rector. El Consell diocesa o parroquial per als
assumptes economics esta format per un grup de persones que col-la-
bora amb el bisbe en I'administracio dels béns de la diocesi (cf. CIC 492
§2) o amb el rector en la dels béns parroquials (cf. CIC 537). En el cas
dels Consells diocesans, han d’estar conformats per persones exper-
tes en economia, dret i materies afins. La condicid d’experts en mate-
ria economica i en dret civil fa que la majoria dels membres d’aquests
Consells siguin laics. | el criteri per a la seva eleccio és doble: per una
banda, el de la sensibilitat pastoral; per l'altra, el de la competéncia
técnica.

Encara que centrats en la gestid, la seva renovacié és important per-
qgue I'administracié dels recursos també és part de la missio eclesial.



C — El Consell presbiteral

El Consell preshiteral ocupa un lloc essencial en la vida i el govern de
la diocesi, perque fa visible la comunié i la corresponsabilitat entre el
bisbe i els sacerdots que col-laboren amb ell en la cura pastoral del
Poble de Déu. El Codi de Dret Canonic subratlla la seva importancia
guan estableix que «a cada diocesi ha de constituir-se el Consell pres-
biteral» (CIC 495). La seva missid és oferir consell, discerniment i
acompanyament al bisbe en aquelles decisions que afecten al bé pas-
toral de la didcesi. Encara que el seu vot és consultiu, I'exigéncia de la
seva existéncia i la necessitat d’escoltar-lo, revelen que |'autoritat
episcopal no s’entén de manera aillada, sind exercida dins d’una co-
munid ministerial. El cami sinodal de I’'Església ha recordat que el mi-
nisteri ordenat no s’exerceix com a lideratge individualista, siné com a
servei en corresponsabilitat. En aquest sentit, el Consell presbiteral és
un instrument privilegiat per viure la sinodalitat: ofereix un ambit es-
table on el bisbe i els preveres poden escoltar junts la realitat, con-
frontar-la amb I’'Evangeli i cercar respostes pastorals més ponderades.
No es tracta Unicament d’ajudar el bisbe a decidir, siné de discernir-
hi, assumint la responsabilitat compartida de la missid. El Consell afa-
voreix aixi la unitat del presbiteri, enforteix el compromis comu pel bé
de la diocesi i evita que el govern pastoral pugui convertir-se en un
exercici solitari d’autoritat. La importancia del Consell presbiteral, per
tant, no resideix només en la seva obligatorietat canonica, sind que
constitueix un mitja concret perqueé I'Església local visqui la seva iden-
titat més profunda: ser un cos en comunid, animat per la participacié
i el discerniment compartit al servei de la missio.

10



D — El Sinode diocesa

El Document final expressa directament el seu desig de donar més re-
llevancia al Sinode diocesa que defineix com a «organisme de consulta
regular per part del bisbe de la porcidé del Poble de Déu que li és con-
fiada, com a lloc d’escolta, de pregaria i de discerniment, especial-
ment quan es tracta d’opcions rellevants per a la vida i la missié d’'una
Església local». Igualment li confereix I'estatus d’«ambit d’exercici de
rendicié de comptes i 'avaluacié» (DF 108). De fet, el Sinode diocesa
és considerat com el vertex de les estructures de participacio dels laics
en la diocesi, havent passat de ser un organisme historicament clerical
a un veritable esdeveniment eclesial amb protagonisme laical (cf. CIC
460). La seva finalitat és ajudar el bisbe a I’hora de discernir totes

aquelles necessitats que té I'Església parti-

El Sinode iy .
cular, aixi com proposar solucions als pro-
és considerat blemes de I'evangelitzacié, estimular inicia-
com el vertex tives ja existents, corregir errors, i fins i tot

de les estructures  proposar I'adaptacié i I'aplicacio de les lleis.

de participacio El Sinode diocesa es compon en gran part
dels laics per membres nats, clergues, bé perque for-
en la diocesi men part d’organismes col-legials de la dio-

cesi, bé per l'ofici que exerceixen. La resta
dels membres sén elegits entre els preveres, entre els laics i els con-
sagrats a eleccié del Consell pastoral diocesa, i d’entre els superiors
d’Instituts religiosos i de Societats de vida apostolica presents a la di-
ocesi. El bisbe pot designar lliurement altres fidels, procurant convidar
persones de realitats eclesials no prou representades per via de l'elec-
cid i una representacio dels diaques permanents, si son un grup re-
presentatiu a I'Església diocesana (cf. CIC 463).

11



Quan han acabat els treballs sinodals, després d’haver-se produit I'es-
coltai el discerniment comunitari, el bisbe ha de prendre les decisions
oportunes que s’'implementaran a la seva Església local, subscrivint les
declaracions i els decrets que resulten del procés sinodal i comprome-
tent la seva propia autoritat en tot allo que alli s’hi ensenya o mana
(cf. CIC 466).

E — Les Assemblees diocesanes i parroquials
i altres espais d’escolta

Encara que els Consells pastorals diocesans o parroquials han de ser
valorats positivament i potenciats, la participacio dels fidels diocesans
i de la feligresia parroquial hi és sempre molt reduida, ja que sén, ne-
cessariament, grups minoritaris, encara que siguin representatius. Per
aix0, sembla oportu establir algun mitja més que permeti la participa-
cié d’'un nombre més gran de fidels i els ofereixi la possibilitat de pren-
dre part en el dialeg i el discerniment, en la reflexié sobre la vida i la
missio de I’Església local o de la comunitat parroquial.

Per aix0, moltes diocesis i parroquies han promogut trobades obertes
gue permeten compartir inquietuds, esperances i propostes. Normal-
ment se les anomena Assemblees diocesanes o Assemblees parroqui-
als.

No hi ha cap normativa pel que fa a les Assemblees, ni anotacions del
magisteri eclesial que indiquin com configurar aquests instruments de
participacid, per la qual cosa difereixen molt les unes de les altres en
la convocatoria, I'organitzacio i el metode de treball a les Assemblees.

La finalitat de les Assemblees és també multiple: revisar totes les tas-
gues que es realitzen en la comunitat o la diocesi; analitzar les neces-
sitats i les exigencies de I'obra evangelitzadora; col-laborar en la pro-
gramacio de l'accié pastoral per a un determinat periode de temps,

12



aixi com en l'avaluacié del seu desenvolupament; definir prioritats
pastorals; discutir els problemes comuns; determinar criteris i orien-
tacions per marcar el ritme dels processos que s’han de desenvolupar
a la diocesi o la parroquia; compartir experiéncies...

Les Assemblees poden arribar a ser instruments molt valuosos, perd
acostumen a mancar d’estabilitat, ja que els seus membres no sén
sempre els mateixos.

F — Les Delegacions i els Secretariats: la Curia diocesana

Les Delegacions i els Secretariats diocesans sén organismes oficials
que formen part de I'estructura pastoral i administrativa d’una diocesi.
La seva funcié principal és la de coordinar, animar i donar suport a
I'accié de I'Església en arees especifiques de la vida eclesial. Les Dele-
gacions diocesanes habitualment estan dirigides per un delegat/da
nomenat/da pel bisbe, que s’ocupa d’un ambit particular de la pasto-

. ral o de la gesti6 eclesial, oferint direc-
La seva funcio

i i trius, recursos i acompanyament a les
és coordinar,

parroquies o a col-lectius determinats.
animar i donar suport  g|s Secretariats diocesans sén més
a l'accio de I'Església  aviat equips técnics o pastorals, també
en arees especifiques  dependents del bisbe, que organitzen,
assessoren i executen projectes i tas-
ques més concrets dins de la seva area,
treballant generalment en coordinacié amb el delegat/da.

de la vida eclesial.

Normalment, quan es parla dels organismes de participacio no s’al-lu-
deix a les Delegacions i els Secretariats, perd sembla convenient que
els citem aqui, ja que a l'interior de cadascun d’ells hi ha un equip que,
juntament amb el delegat/da, esta cridat a actuar en sinodalitat: una
delegacio no és el delegat/da, sind el grup huma que, juntament amb

13



ell/a, discerneix, planifica, executa i avalua; com més ric sigui i millor
preparat estigui aquest equip, la seva tasca, de la qual és responsable
la Delegacio, es realitzara més eficagment.

D’altra banda, és absolutament necessaria la coordinacié de totes les
Delegacions i els Secretariats entre ells perque, encara que cadascu es
dediqui a I'espai que li és propi, tots encaminin els seus processos i
esdeveniments al projecte comu diocesa.

Dirigint-se a I'Església de Roma, el papa Lleé XIV va dir: «Us animo a
fer d’aquests organismes veritables espais de vida comunitaria on es
practiqui la comunid, llocs d’intercanvi on s’exerceixi el discerniment
comunitari i la responsabilitat del Baptisme i la pastoral»®.

5 LLEG XIV, Discurs amb ocasio de 'obertura del nou any pastoral de la diocesi de Roma (19 de
setembre de 2025).

14



4 Ccriteris per a la renovacio
dels instruments de participacid

A — La primacia de l'escolta

El primer criteri que hem de tenir en compte per propiciar la renova-
cio dels organismes de participacio en les Esglésies locals i en les co-
munitats és que tota estructura de participacié ha d’estar dissenyada
de manera que faciliti I'escolta mutua i 'obertura a I’Esperit. Aixo de-
mana l'assumpcié de meétodes de discerniment comunitari (com la
conversa en |'Esperit o altres)® i la transformacio de la dinamica habi-
tual de les reunions que, en molts casos, son majoritariament infor-
matives i en les quals els consellers, membres o participants no hi te-
nen un paper actiu.

Lescolta modela la identitat de les persones que es posen en cami,
perque saben que sén cridades, estimades i enviades.

B — La inclusié de tots els perfils del Poble de Déu

Donar prioritat a I'escolta activa com a part integrant del procés de
discerniment i de la presa de decisions hauria de portar a posar I'aten-
cid en les veus de tots els membres, especialment dels que poden es-
tar marginats o ignorats en altres contextos. Aixo implica el pas de di-
namiques comunicatives unilaterals a processos d’escolta reciproca
com la consulta, el dialeg, el discerniment conjunt, la consulta, la

6 Es pot trobar una descripcié d’aquests métodes a la darrera part del document: EQuIP SINODAL
DE LA CONFERENCIA EPISCOPAL ESPANYOLA, Notes sobre el discerniment eclesial per a la missié en un
ambient sinodal (fulleté n. 2).

15



presa de decisions i la rendicié de comptes. Aquestes dinamiques co-
municatives, participatives i decisories construeixen relacions, perme-
ten la participacié de tot el Poble de Déu, ajuden a caminar junts i
permeten que la sinodalitat sigui una experiéncia vital.

La renovacid exigeix crear mecanismes que garanteixin la representa-
cié dels grups habitualment exclosos. Aixo implica adaptar els horaris,
les metodologies i els llenguatges perque tots hi puguin participar.

Es especialment important la revisié dels estatuts, per tal que la ma-
nera d’escollir els components d’un determinat Consell propicii la plu-
ralitat, 'adequada proporcié dels diversos ministeris i la inclusid
d’aquells que habitualment han estat menys presents. «Quan no esta
prevista I'eleccid, caldra que es realitzi una consulta sinodal que ex-
pressi, en la mesura del possible, la realitat de la comunitat o de I'Es-
glésia local, i que l'autoritat procedeixi al nomenament a partir dels
seus resultats» (DF 105).

Resulta particularment important que en els Consells pastorals quedin
integrats «batejats compromesos en el testimoni de la fe en les reali-
tats ordinaries de la vida i en les dinamiques socials, amb una recone-
guda disposicié apostolica i missionera, i no només persones compro-
meses en |'organitzacio de la vida i dels serveis interns de la comuni-
tat» (DF 106). També, en alguns temes i en funcié dels diversos con-
textos, «podra ser convenient preveure la participacid de represen-
tants d’altres Esglésies i comunions cristianes» (DF 106).

C — La corresponsabilitat real:
discerniment i presa de decisions

La tercera part del Document final esta dedicada a les tres practiques,
intimament relacionades, que sostenen la renovacié dels organismes

16



de participacid: el discerniment eclesial, els processos de presa de de-
cisions i la cultura de la transparencia, la rendicié de comptes i I'ava-
luacié. Dediquem aquest epigraf a les dues primeres.

La practica del discerniment comunitari no s’improvisa, no brolla del
no-res. Es construeix tenint clars els elements necessaris que fan efec-
tiva I'escolta i el dialeg. El Document final del Sinode enumera aquests
elements (cf. DF 84): la presentacid clara de l'objecte del discerni-
ment; la pregaria, I'escolta de la Paraula de Déu i la reflexié personal
sobre el tema; la disposicié interior de llibertat respecte als propis in-
teressos i conviccions; l'escolta respectuosa de l'altre; la recerca del
consens més ampli possible; la formulacid clara del consens assolit.

La renovacié dels instruments s’ha
d’encaminar a fer que la participacio
no sigui només consultiva, sind cor-

La practica
del discerniment

responsable. Si bé el ministeri orde- comunitari

. .
nat conserva responsabilitats que li NO S IMprovisa,
sén propies, la presa de decisions ha no brolla del no-res.
d’incorporar de manera efectiva el Es construeix
discerniment comunitari, que su- s s

posa que la consulta al poble cristia
va més enlla de la consulta. | aix0 ja
apareix definit aixi en el mateix Codi
de Dret Candnic, on la consulta va I'escolta i el dialeg.
més enlla de I'escolta. Qui consulta o

accepta el consell d’un individu o comunitat es compromet molt més

els elements necessaris
que fan efectiva

i, fins i tot, s’hi vincula en la mesura que no pot comportar-se com si
no hagués demanat el seu parer. El Codi estableix les condicions de

17



validesa de la consulta individual i col-lectiva. Quan un superior ne-
cessita el parer d’un grup de persones o d’un col-legi, ha de convocar-
lo i consultar-lo segons el dret’.

Tant en una consulta col-lectiva (cf. CIC 127 §1) com en una individual
(cf. CIC 127 §2), el Codi estableix que «el Superior, encara que no tin-
gui cap obligacié de seguir aquell parer, fins i tot unanime, tanmateix
no ha d’apartar-se’n, sobretot si és unanime, sense una rad que, al seu
albir, sigui la més poderosa» (CIC 127 §2,2). D’aquesta norma se’n po-
den extreure dos ensenyaments importants. D’una banda, el superior
gue consulta continua sent lliure; de l'altra, no s’apartara del parer
sense una raé de pes. En principi, el superior seguira en la practica el
parer concorde de les persones que ha consultat. No esta obligat juri-
dicament a fer-ho, perd en general ho fara. Si insisteix a no seguir els
parers concordants, la seva credibilitat es veura seriosament danyada
perque prendra la seva decisié de manera aillada del grup o dels indi-
vidus dels quals és responsable i que estan, en certa manera, lligats a
ell, com ell a ells. Aixd suposa assumir de debo alld que el Document
final afirma: que una oposicié entre consulta i deliberacié és inade-
guada. | que és oportuna «una revisid de la normativa canonica en
clau sinodal, que aclareixi tant la distincié com l'articulacié entre con-
sultiu i deliberatiu, i il-lumini les responsabilitats dels qui en les dife-
rents funcions participen en els processos de presa de decisié» (DF
92).

7Cf. CIC 127 §1 i 166; veure també 167-173. El Directori per als bisbes, Apostolorum suc-
cesores, en relacié al Consell presbiteral estableix: «El bisbe no s’ha d’allunyar de I'opinié con-
corde dels consellers sense una seriosa motivacié, que ha de sospesar segons el seu judici
prudent» (n. 182).

18



D — l’atencié a la transpareéncia, la rendicié de comptes

i I'lavaluacio

El procés decisional no conclou amb la presa de decisions. Aquesta ha
d’anar acompanyada i seguida de practiques de rendicié de comptes i

avaluacié, en un esperit de transparéncia inspirat en criteris evange-
lics.

L'actitud de transparéencia constitueix un guardia de la confianca i la
credibilitat de les quals una Església sinodal, atenta a les relacions, no
pot prescindir. La transparéncia i la responsabilitat s’"han d’exigir a tots
els nivells: pel que fa a les finances i a I'accié pastoral (pel que concer-
neix a I'estil de vida dels pastors, a la implantacié de plans pastorals,
als metodes d’evangelitzacié i a la manera com I'Església respecta la
dignitat de les persones...).

D’altra banda, si I'Església sinodal vol ser acollidora, la rendicié de
comptes ha d’esdevenir una practica habitual a tots els nivells.

Igualment necessaries son les estructures i les formes d’avaluacio pe-
riodica de la manera com s’exerceixen les responsabilitats ministerials
de tota mena, aixi com els processos relacionats amb els organismes
de participacid. L'avaluacié no constitueix un judici sobre les persones,
sind que esta destinada a posar en relleu els aspectes positius i les
arees de possible millora en l'actuacié de I'Església i, especialment,
dels que en tenen responsabilitats ministerials diverses. A més, ens
ajuda a aprendre de I'experiéncia, a recalibrar els nostres plans d’accié
i a romandre sempre atents a la veu de |'Esperit Sant, mirant sempre
a allo que té a veure amb el compliment de la nostra missié evange-
litzadora.

19



E — La sensibilitat missionera

La participacio renovada ha de tenir una marcada orientacié missio-
nera. Ha de permetre que I’Església escolti la veu dels que estan dins
i fora. La missid exigeix processos participatius que arribin als llocs on
I’Església no sempre hi és present.

La participacio enforteix la missié perquée genera una comunitat més
corresponsable, més generosa i més capac¢ d’anunciar I'Evangeli amb
coherencia i creativitat.

Pero ha d’incorporar els que més pateixen, perqueé s’hi revela de ma-
nera privilegiada la presencia de Crist. Necessitem implementar ins-
truments especifics d’escolta i d’'acompanyament necessaris perquée
els pobres no quedin fora del discerniment eclesial.

F — La formacié continua

Comprometre’s amb processos de presa de decisions basats en el dis-
cerniment eclesial i assumir una cultura de la transparencia, de la ren-
dicié de comptes i de l'avaluacié requereix una formacié adequada
gue no sigui només tecnica, sind capag d’explorar els seus fonaments
teologics, biblics i espirituals. Tots els batejats necessiten aquesta for-
macié per al testimoniatge, la missio, la santedat i el servei, que posa
en relleu la corresponsabilitat. Aixo pren formes particulars per als qui
ocupen llocs de responsabilitat o estan al servei del discerniment ecle-
sial.

Tot instrument renovat ha d’anar acompanyat de formacid biblica, te-
ologica, pastoral i metodologica que permeti comprendre i exercir la
sinodalitat. Sense la formacié adequada dels que les sostenen, les es-
tructures corren el risc de buidar-se de sentit.

20



5 conclusio: cap a una Església
veritablement sinodal

La renovacidé dels instruments de participacié no és un objectiu admi-
nistratiu, sind un procés espiritual de conversié. Implica cultivar I'es-
colta, promoure la corresponsabilitat, incloure totes les veus, valorar
els diversos carismes i orientar I'Església cap a una missié compartida.
La sinodalitat és un cami que es construeix pas a pas, amb paciéncia i
valentia, sostingut per I'esperanca que I'Esperit Sant continua guiant
I’'Església enmig dels reptes del moén actual; i la guia fent-se present
en cadascun dels seus membres i donant anima a cadascuna de les
seves institucions i mediacions.

La renovacidé integral dels instruments de participacid ens permetra
caminar cap a l'edificacié d’'una Església més oberta, més dialogant,
més propera a les persones i més fidel al mandat evangelici a la missié
que li ha estat confiada. Una Església on cada batejat pugui prestar la
seva veu a I'Esperit, que parla als altres, i el seu compromis per cons-
truir corresponsablement el Regne de Déu.

Agraim a JUAN IGNACIO DAMAS LOPEZ
la col-laboracid per a I'elaboracio d’aquest document

21



Per a la reflexid

Tenim consciéncia de pertinenga a la comunitat o vi-
vim una fe individualista?

¢ Les persones que formen part de la teva comunitat,
tenen sentit de pertinen¢a?

Partint de la realitat concreta de la teva parroquia:

¢ Quins passos cal fer perque sigui espai de participa-
cio real?

¢ Es prenen les decisions en comu?

¢ Que cal fer per créixer en participacio?

Com estan funcionant els llocs sinodals, com els Con-
sells?

Les estructures de participacio dels nostres Consells:

¢ Faciliten I'escolta i la participacio de tots? Es prenen
les decisions en comu?

¢ Quins passos podem fer perqué realment siguin un
espai d’escolta i participacié real?

22



