
 

   Equip sinodal de la Conferència Episcopal Espanyola 

4 



 

  

 

 
 

 

 
 

 
 

  

Conclusió: cap a una Església 

veritablement sinodal 
5 

Per a la reflexió 

1 

2 

4 

6 

15 

21 

22 



 

1 

0  Introducció 

El procés sinodal que estem recorrent des del 2021 ha posat en relleu 

la necessitat de revisar, enfortir i renovar els instruments i els organis-

mes que permeten la participació efectiva de tot el Poble de Déu en 

el discerniment i en les decisions de l’Església (cf. DF 89; 92; especial-

ment 103-108). La convicció central és que la participació no és un 

simple mecanisme organitzatiu, sinó una dimensió espiritual i comu-

nitària que es fonamenta en l’escolta de l’Esperit i en la responsabilitat 

compartida d’anunciar l’Evangeli en contextos socials, culturals i ecle-

sials profundament transformats (cf. DF 43-44). 

Aquest document ofereix una reflexió articulada sobre la renovació 

dels organismes de participació en l’Església, inspirant-se en les intuï-

cions, orientacions i desafiaments que han emergit en els darrers anys 

en el camí sinodal. Es pretén descriure el sentit teològic de la partici-

pació, diagnosticar la situació actual, definir els organismes que exis-

teixen i proposar camins d’actualització i conversió pastoral que per-

metin avançar cap a una Església veritablement sinodal. 

  



 

2 

1  Fonaments teològics  

de la participació en l’Església 

A — La participació com a expressió  

de la comunió eclesial 

L’Església, des dels seus orígens, s’entén com a comunió: comunió 

amb el Déu trinitari i comunió dels creients entre ells. En aquesta clau, 

la participació no és una opció ni un procediment administratiu, sinó 

la manifestació concreta d’aquesta comunió. El mateix subtítol del 

lema del Sínode ho deixa clar, presentant aquesta lògica continuïtat: 

Comunió, participació, missió. I la Nota d’acompanyament del papa 

Francesc al Document final del Sínode desenvolupa aquesta tríada di-

ent: «Deixant-nos il·luminar per l’Esperit Sant, tota l’Església ha estat 

cridada a llegir la seva experiència i a identificar els passos a seguir per 

viure la comunió, realitzar la participació i promoure la missió que Je-

sucrist li ha confiat». 

El Baptisme incorpora cada creient al Cos de Crist i confereix una dig-

nitat i responsabilitat iguals, encara que en diversitat de ministeris i 

de carismes. En celebrar l’Eucaristia, «en la “participació plena, cons-

cient i activa” (SC 14) de tots els fidels, en la presència de diferents 

ministeris i en la presidència del bisbe o del prevere, es fa visible la 

comunitat cristiana, en la qual es realitza una corresponsabilitat dife-

renciada de tots per a la missió» (DF 26). I això que passa en l’assem-

blea eucarística, centre i referència de la vida eclesial, «implica reunir-

se en assemblea en els diferents nivells de la vida eclesial, l’escolta 

mútua, el diàleg, el discerniment comunitari, la formulació del con-



 

3 

sens com a expressió del fer-se present del Crist viu en l’Esperit, i l’as-

sumpció d’una decisió en una corresponsabilitat diferenciada» (DF 

28). 

B — El sensus fidei del Poble de Déu 

La tradició eclesial reconeix que l’Esperit Sant assisteix el conjunt del 

Poble de Déu en el seu camí històric. I a aquesta assistència se li va 

posar un nom: sensus fidei (sentit de la fe). Aquest sensus fidei no és 

l’opinió personal oferta per cada creient, sinó la capacitat —estimada 

i cultivada per l’Esperit— que cada creient té de reconèixer la veu de 

Déu en els esdeveniments, en les Escriptures, en la vida comunitària i 

en les necessitats del món: els llocs on Déu parla i surt a l’encontre 

amb el seu poble. «Els fidels posseeixen un instint per a la veritat de 

l’Evangeli, que els permet reconèixer la doctrina i la pràctica cristianes 

autèntiques i adherir-s’hi. Aquest instint sobrenatural (…) permet als 

cristians respondre a la seva vocació profètica»1. Els instruments de 

participació, per tant, han de possibilitar que aquest sentir amb l’Es-

glésia pugui expressar-se i discernir-se comunitàriament. 

C — La sinodalitat com a forma de missió 

Però, com dèiem abans, la sinodalitat ha de ser entesa i enquadrada 

en el seu dinamisme missioner. No es tracta només de reorganitzar 

estructures internes —encara que calgui fer-ho i urgeixi—, sinó de ga-

rantir que totes les comunitats puguin escoltar, dialogar, examinar la 

realitat i respondre juntes als desafiaments evangelitzadors del mo-

ment actual. Per això, la participació és un camí espiritual que exigeix 

de tots conversió, formació, capacitat d’escolta i obertura al diàleg. 

  

 
1 COMISSIÓ TEOLÒGICA INTERNACIONAL, El sensus fidei en la vida de l’Església, 2014, 2. 



 

4 

2  Diagnòstic de la situació actual: 

avenços, límits i desafiaments 

A — Un desig de participació creixent 

Arran de la fase d’escolta del Sínode, en moltes comunitats parroqui-

als i a les Esglésies locals ha sorgit un interès renovat per participar 

activament en les instàncies de discerniment i de decisió. L’experièn-

cia sinodal ha despertat una consciència eclesial més madura i una 

valoració més gran del diàleg i de l’escolta mútua. L’Església vol poten-

ciar aquesta dimensió constitutiva d’ella mateixa en un temps domi-

nat per la crisi de la participació —és a dir, de sentir-se part i actors 

d’un destí comú— i per una concepció individualista de la felicitat i de 

la salvació. 

B — Persistència d’estructures insuficients o ineficaces 

Tot i els avenços en aquest camí de la participació, persisteixen estruc-

tures que no arriben a integrar totes les veus. Consells parroquials o 

diocesans inexistents o merament formals, organismes consultius 

sense veritable pes en les decisions pastorals, espais tancats on parti-

cipen els mateixos actors de sempre: aquests aspectes dificulten una 

participació autèntica, àmplia i eficaç per a la missió. 

C — Obstacles culturals i pastorals 

D’altra banda, el clericalisme —que afecta tant clergues com laics— 

continua sent un dels impediments principals per a la participació 

real. «La presa de consciència d’aquesta responsabilitat laical que neix 

del Baptisme i de la Confirmació no es manifesta de la mateixa manera 

a tot arreu. En alguns casos perquè no han estat formats per assumir 



 

5 

responsabilitats importants, en altres per no trobar espai en les seves 

Esglésies particulars per poder expressar-se i actuar, arran d’un exces-

siu clericalisme que els manté al marge de les decisions» (EG 102). 

A això s’hi sumen models pastorals excessivament centralitzats, buro-

cratitzats o poc sensibles a la diversitat cultural i social dels creients 

cada vegada més gran. I estructures parroquials centrades en l’oferta 

de serveis (en lloc de la creació i l’acompanyament de processos) o en 

l’atenció exclusiva dels grups «dels que estan dins», oblidant-se de la 

missió evangelitzadora dirigida als «de fora». 

D — Bretxes de participació 

Els processos sinodals han mostrat que alguns grups es troben margi-

nats o escoltats de manera insuficient: joves, dones, persones en situ-

acions familiars complexes, migrants, minories culturals, comunitats 

rurals, i els que se senten allunyats de l’Església. La renovació dels or-

ganismes i els instruments de participació implica deixar espai real a 

aquestes veus. El Document final del Sínode demana que es pari aten-

ció, a l’hora de teixir el perfil dels components dels organismes de par-

ticipació, de manera que se n’afavoreixi una implicació més gran de 

les dones, els joves i d’aquells que viuen en condicions de pobresa o 

marginació (cf. DF 106). 

  



 

6 

3  Instruments actuals de participació  

en l’Església 

El Document final del Sínode ens recorda que «la participació dels ba-

tejats en els processos de presa de decisions, així com les pràctiques 

de rendició de comptes i avaluació, es duen a terme mitjançant medi-

acions institucionals, en primer lloc, els organismes de participació en 

l’àmbit de l’Església local que ja preveu el dret canònic» (DF 103). I 

declara que aquests són, en l’Església llatina2, el Sínode diocesà (cf. 

CIC 466), el Consell presbiteral (cf. CIC 500 §2), el Consell pastoral di-

ocesà (cf. CIC 514 §1), el Consell pastoral parroquial (cf. CIC 536), els 

Consells diocesà i parroquial per als assumptes econòmics (cf. CIC 

492-494 i 537). 

És oportú recordar les competències que el Codi de Dret Canònic as-

signa als Consells en la tradició llatina. El Consell per als assumptes 

econòmics es presenta com una forma de col·laboració en l’adminis-

tració de la diòcesi. Per la seva banda, el Consell presbiteral té la fun-

ció d’«ajudar el bisbe en el govern de la diòcesi segons la norma del 

dret, per tal de proveir al màxim al bé pastoral de la porció del Poble 

de Déu que li ha estat encomanat» (CIC 495 §1). Al Consell pastoral li 

correspon, «sota l’autoritat del bisbe, investigar i ponderar tot el que 

es refereix a les activitats pastorals, i proposar-hi conclusions pràcti-

ques» (CIC 511). Els Consells pastorals parroquials tenen com a finali-

tat que tots els seus membres col·laborin per al foment de l’activitat 

 
2  El número 103 del DF no esmenta dues instàncies previstes al Codi de Dret Canònic: el 
Col·legi de consultors, elegit pel bisbe entre els integrants del Consell presbiteral (cf. CIC 495-
502); i el Consell episcopal, que està conformat pels Vicaris generals i episcopals (cf. CIC 473). 
Les notes que oferim per als altres consells també serien aplicables a aquests organismes. 



 

7 

pastoral (cf. CIC 536). Al Consell per als assumptes econòmics parro-

quial, regint-se per lleis de dret universal i les establertes pel bisbe 

diocesà, els fidels que hi participen presten la seva ajuda el rector en 

l’administració dels béns de la parròquia (cf. CIC 537). 

La finalitat d’aquests organismes de participació que en el Codi de 

Dret Canònic apareix enunciada com a pastoral, es formula en el Do-

cument final com a evangelitzadora, i es veu enriquida per una quali-

tat nova: la inculturació. Al mateix temps, «la fórmula recurrent del 

Codi de Dret Canònic, que parla d’un vot “solament consultiu”, s’ha de 

tornar a examinar per a eliminar possibles ambigüitats» (DF 92).  

Sembla oportuna una revisió de les nor-

mes canòniques en clau sinodal, que 

aclareixi tant la distinció com l’articulació 

entre consultiu i deliberatiu, i il·lumini les 

responsabilitats dels qui, segons les se-

ves diverses funcions, participen en els 

processos de presa de decisions (cf. DF 

92)3. El discerniment realitzat en aquests 

organismes de participació, que inclou la 

participació de l’autoritat, forma part dels processos de presa de de-

cisions. Una novetat important del Document final està en incloure, 

en la tasca d’aquests organismes, que siguin un àmbit on s’ofereix 

l’avaluació i es rendeix comptes per part de l’autoritat (cf. DF 95 i 99). 

Com també el fet de constituir-se en un subjecte col·lectiu que dona 

compte a la comunitat de la seva tasca amb vista a ponderar els as-

pectes que han resultat positius i aquells que s’han de millorar (cf. DF 

100). 

 
3 Veure també: COMISSIÓ TEOLÒGICA INTERNACIONAL, La sinodalitat en la vida i en la missió de l’Es-
glésia, 2018, 68. 

Es tracta  

principalment  

de treballar  

per la participació 

activa de tothom  

en la vida  

de l’Església. 



 

8 

El papa Lleó ha dit: «Es tracta principalment de treballar per a la par-

ticipació activa de tothom en la vida de l’Església. En aquest context, 

una de les eines per enfortir la visió d’una Església sinodal i missionera 

són els organismes de participació. (…) Per això us animo a reforçar la 

formació d’organismes de participació i, a nivell parroquial, a verificar 

els progressos realitzats fins ara o –on aquests organismes no existei-

xin– a comprendre quines són les resistències per poder superar-les»4. 

A — Els Consells pastorals 

Són els organismes en què els fidels poden contribuir de manera for-

mal al discerniment pastoral. En molts llocs funcionen adequada-

ment, però en altres el seu paper es redueix a tasques administratives 

o no incideixen veritablement en les decisions pastorals. El número 

104 del Document final anota que els Consells «haurien de ser obliga-

toris», ja que, en l’actual legislació, la seva constitució queda supedi-

tada a que «ho aconsellin les circumstàncies pastorals», en el cas dels 

diocesans (cf. CIC 511), i al judici del bisbe diocesà, escoltat el Consell 

presbiteral, en el cas dels parroquials (cf. CIC 536). 

És veritat que, en moltes diòcesis, des de fa temps els bisbes van im-

posar l’obligatorietat dels Consells pastorals parroquials, i que, fins i 

tot, s’han ofert estatuts marc per ajudar a establir-los en les comuni-

tats; però, no és menys cert que, tant pel criteri de l’elecció dels seus 

membres (bàsicament representants de les diverses realitats i grups 

presents a les parròquies) com pel seu funcionament concret, no han 

tingut una incidència real en una major participació dels fidels, con-

vertint-se en molts casos en espais merament informatius o de comu-

 
4 LLEÓ XIV, Discurs amb motiu de l’obertura del nou any pastoral de la diòcesi de Roma (19 de 
setembre de 2025). 



 

9 

nicació de les diverses activitats de la parròquia, més que servir d’ins-

truments de discerniment i de deliberació. Pel que fa als diocesans ha 

passat una cosa semblant: en moltes Esglésies no han donat el fruit 

esperat, pel nombre excessiu dels seus membres que fa difícil el dià-

leg, pel pes i la veu que hi tenen els preveres, i per la manca de clare-

dat a l’hora de comprendre les seves funcions. Per això no sorprèn 

que el Document final demani que es treballi perquè no tinguin un 

paper purament formal (cf. DF 104). 

El Sínode recomana seguir algunes bones pràctiques com la creació 

de xarxes de Consells pastorals a nivell d’arxiprestats o zones, fins a 

arribar al Consell de pastoral diocesà (cf. DF 106). 

B — Els Consells per als assumptes econòmics 

En l’àrea delicada de l’economia es necessita cada vegada més una 

assessoria especialitzada. Perquè avui l’administració dels béns és una 

tasca complexa, que no és possible deixar únicament sota la respon-

sabilitat del bisbe o del rector. El Consell diocesà o parroquial per als 

assumptes econòmics està format per un grup de persones que col·la-

bora amb el bisbe en l’administració dels béns de la diòcesi (cf. CIC 492 

§2) o amb el rector en la dels béns parroquials (cf. CIC 537). En el cas 

dels Consells diocesans, han d’estar conformats per persones exper-

tes en economia, dret i matèries afins. La condició d’experts en matè-

ria econòmica i en dret civil fa que la majoria dels membres d’aquests 

Consells siguin laics. I el criteri per a la seva elecció és doble: per una 

banda, el de la sensibilitat pastoral; per l’altra, el de la competència 

tècnica. 

Encara que centrats en la gestió, la seva renovació és important per-

què l’administració dels recursos també és part de la missió eclesial. 



 

10 

C — El Consell presbiteral 

El Consell presbiteral ocupa un lloc essencial en la vida i el govern de 

la diòcesi, perquè fa visible la comunió i la corresponsabilitat entre el 

bisbe i els sacerdots que col·laboren amb ell en la cura pastoral del 

Poble de Déu. El Codi de Dret Canònic subratlla la seva importància 

quan estableix que «a cada diòcesi ha de constituir-se el Consell pres-

biteral» (CIC 495). La seva missió és oferir consell, discerniment i 

acompanyament al bisbe en aquelles decisions que afecten al bé pas-

toral de la diòcesi. Encara que el seu vot és consultiu, l’exigència de la 

seva existència i la necessitat d’escoltar-lo, revelen que l’autoritat 

episcopal no s’entén de manera aïllada, sinó exercida dins d’una co-

munió ministerial. El camí sinodal de l’Església ha recordat que el mi-

nisteri ordenat no s’exerceix com a lideratge individualista, sinó com a 

servei en corresponsabilitat. En aquest sentit, el Consell presbiteral és 

un instrument privilegiat per viure la sinodalitat: ofereix un àmbit es-

table on el bisbe i els preveres poden escoltar junts la realitat, con-

frontar-la amb l’Evangeli i cercar respostes pastorals més ponderades. 

No es tracta únicament d’ajudar el bisbe a decidir, sinó de discernir-

hi, assumint la responsabilitat compartida de la missió. El Consell afa-

voreix així la unitat del presbiteri, enforteix el compromís comú pel bé 

de la diòcesi i evita que el govern pastoral pugui convertir-se en un 

exercici solitari d’autoritat. La importància del Consell presbiteral, per 

tant, no resideix només en la seva obligatorietat canònica, sinó que 

constitueix un mitjà concret perquè l’Església local visqui la seva iden-

titat més profunda: ser un cos en comunió, animat per la participació 

i el discerniment compartit al servei de la missió. 



 

11 

D — El Sínode diocesà 

El Document final expressa directament el seu desig de donar més re-

llevància al Sínode diocesà que defineix com a «organisme de consulta 

regular per part del bisbe de la porció del Poble de Déu que li és con-

fiada, com a lloc d’escolta, de pregària i de discerniment, especial-

ment quan es tracta d’opcions rellevants per a la vida i la missió d’una 

Església local». Igualment li confereix l’estatus d’«àmbit d’exercici de 

rendició de comptes i l’avaluació» (DF 108). De fet, el Sínode diocesà 

és considerat com el vèrtex de les estructures de participació dels laics 

en la diòcesi, havent passat de ser un organisme històricament clerical 

a un veritable esdeveniment eclesial amb protagonisme laical (cf. CIC 

460). La seva finalitat és ajudar el bisbe a l’hora de discernir totes 

aquelles necessitats que té l’Església parti-

cular, així com proposar solucions als pro-

blemes de l’evangelització, estimular inicia-

tives ja existents, corregir errors, i fins i tot 

proposar l’adaptació i l’aplicació de les lleis. 

El Sínode diocesà es compon en gran part 

per membres nats, clergues, bé perquè for-

men part d’organismes col·legials de la diò-

cesi, bé per l’ofici que exerceixen. La resta 

dels membres són elegits entre els preveres, entre els laics i els con-

sagrats a elecció del Consell pastoral diocesà, i d’entre els superiors 

d’Instituts religiosos i de Societats de vida apostòlica presents a la di-

òcesi. El bisbe pot designar lliurement altres fidels, procurant convidar 

persones de realitats eclesials no prou representades per via de l’elec-

ció i una representació dels diaques permanents, si són un grup re-

presentatiu a l’Església diocesana (cf. CIC 463). 

El Sínode  

és considerat  

com el vèrtex  

de les estructures  

de participació  

dels laics  

en la diòcesi. 



 

12 

Quan han acabat els treballs sinodals, després d’haver-se produït l’es-

colta i el discerniment comunitari, el bisbe ha de prendre les decisions 

oportunes que s’implementaran a la seva Església local, subscrivint les 

declaracions i els decrets que resulten del procés sinodal i comprome-

tent la seva pròpia autoritat en tot allò que allí s’hi ensenya o mana 

(cf. CIC 466). 

E — Les Assemblees diocesanes i parroquials  

i altres espais d’escolta 

Encara que els Consells pastorals diocesans o parroquials han de ser 

valorats positivament i potenciats, la participació dels fidels diocesans 

i de la feligresia parroquial hi és sempre molt reduïda, ja que són, ne-

cessàriament, grups minoritaris, encara que siguin representatius. Per 

això, sembla oportú establir algun mitjà més que permeti la participa-

ció d’un nombre més gran de fidels i els ofereixi la possibilitat de pren-

dre part en el diàleg i el discerniment, en la reflexió sobre la vida i la 

missió de l’Església local o de la comunitat parroquial. 

Per això, moltes diòcesis i parròquies han promogut trobades obertes 

que permeten compartir inquietuds, esperances i propostes. Normal-

ment se les anomena Assemblees diocesanes o Assemblees parroqui-

als. 

No hi ha cap normativa pel que fa a les Assemblees, ni anotacions del 

magisteri eclesial que indiquin com configurar aquests instruments de 

participació, per la qual cosa difereixen molt les unes de les altres en 

la convocatòria, l’organització i el mètode de treball a les Assemblees. 

La finalitat de les Assemblees és també múltiple: revisar totes les tas-

ques que es realitzen en la comunitat o la diòcesi; analitzar les neces-

sitats i les exigències de l’obra evangelitzadora; col·laborar en la pro-

gramació de l’acció pastoral per a un determinat període de temps, 



 

13 

així com en l’avaluació del seu desenvolupament; definir prioritats 

pastorals; discutir els problemes comuns; determinar criteris i orien-

tacions per marcar el ritme dels processos que s’han de desenvolupar 

a la diòcesi o la parròquia; compartir experiències... 

Les Assemblees poden arribar a ser instruments molt valuosos, però 

acostumen a mancar d’estabilitat, ja que els seus membres no són 

sempre els mateixos. 

F — Les Delegacions i els Secretariats: la Cúria diocesana 

Les Delegacions i els Secretariats diocesans són organismes oficials 

que formen part de l’estructura pastoral i administrativa d’una diòcesi. 

La seva funció principal és la de coordinar, animar i donar suport a 

l’acció de l’Església en àrees específiques de la vida eclesial. Les Dele-

gacions diocesanes habitualment estan dirigides per un delegat/da 

nomenat/da pel bisbe, que s’ocupa d’un àmbit particular de la pasto-

ral o de la gestió eclesial, oferint direc-

trius, recursos i acompanyament a les 

parròquies o a col·lectius determinats. 

Els Secretariats diocesans són més 

aviat equips tècnics o pastorals, també 

dependents del bisbe, que organitzen, 

assessoren i executen projectes i tas-

ques més concrets dins de la seva àrea, 

treballant generalment en coordinació amb el delegat/da. 

Normalment, quan es parla dels organismes de participació no s’al·lu-

deix a les Delegacions i els Secretariats, però sembla convenient que 

els citem aquí, ja que a l’interior de cadascun d’ells hi ha un equip que, 

juntament amb el delegat/da, està cridat a actuar en sinodalitat: una 

delegació no és el delegat/da, sinó el grup humà que, juntament amb 

La seva funció  

és coordinar,  

animar i donar suport  

a l’acció de l’Església  

en àrees específiques  

de la vida eclesial. 



 

14 

ell/a, discerneix, planifica, executa i avalua; com més ric sigui i millor 

preparat estigui aquest equip, la seva tasca, de la qual és responsable 

la Delegació, es realitzarà més eficaçment. 

D’altra banda, és absolutament necessària la coordinació de totes les 

Delegacions i els Secretariats entre ells perquè, encara que cadascú es 

dediqui a l’espai que li és propi, tots encaminin els seus processos i 

esdeveniments al projecte comú diocesà. 

Dirigint-se a l’Església de Roma, el papa Lleó XIV va dir: «Us animo a 

fer d’aquests organismes veritables espais de vida comunitària on es 

practiqui la comunió, llocs d’intercanvi on s’exerceixi el discerniment 

comunitari i la responsabilitat del Baptisme i la pastoral»5. 

  

 
5 LLEÓ XIV, Discurs amb ocasió de l’obertura del nou any pastoral de la diòcesi de Roma (19 de 
setembre de 2025). 



 

15 

4  Criteris per a la renovació  

dels instruments de participació 

A — La primacia de l’escolta 

El primer criteri que hem de tenir en compte per propiciar la renova-

ció dels organismes de participació en les Esglésies locals i en les co-

munitats és que tota estructura de participació ha d’estar dissenyada 

de manera que faciliti l’escolta mútua i l’obertura a l’Esperit. Això de-

mana l’assumpció de mètodes de discerniment comunitari (com la 

conversa en l’Esperit o altres)6 i la transformació de la dinàmica habi-

tual de les reunions que, en molts casos, són majoritàriament infor-

matives i en les quals els consellers, membres o participants no hi te-

nen un paper actiu. 

L’escolta modela la identitat de les persones que es posen en camí, 

perquè saben que són cridades, estimades i enviades. 

B — La inclusió de tots els perfils del Poble de Déu 

Donar prioritat a l’escolta activa com a part integrant del procés de 

discerniment i de la presa de decisions hauria de portar a posar l’aten-

ció en les veus de tots els membres, especialment dels que poden es-

tar marginats o ignorats en altres contextos. Això implica el pas de di-

nàmiques comunicatives unilaterals a processos d’escolta recíproca 

com la consulta, el diàleg, el discerniment conjunt, la consulta, la 

 
6 Es pot trobar una descripció d’aquests mètodes a la darrera part del document: EQUIP SINODAL 

DE LA CONFERÈNCIA EPISCOPAL ESPANYOLA, Notes sobre el discerniment eclesial per a la missió en un 
ambient sinodal (fulletó n. 2). 



 

16 

presa de decisions i la rendició de comptes. Aquestes dinàmiques co-

municatives, participatives i decisòries construeixen relacions, perme-

ten la participació de tot el Poble de Déu, ajuden a caminar junts i 

permeten que la sinodalitat sigui una experiència vital. 

La renovació exigeix crear mecanismes que garanteixin la representa-

ció dels grups habitualment exclosos. Això implica adaptar els horaris, 

les metodologies i els llenguatges perquè tots hi puguin participar. 

És especialment important la revisió dels estatuts, per tal que la ma-

nera d’escollir els components d’un determinat Consell propiciï la plu-

ralitat, l’adequada proporció dels diversos ministeris i la inclusió 

d’aquells que habitualment han estat menys presents. «Quan no està 

prevista l’elecció, caldrà que es realitzi una consulta sinodal que ex-

pressi, en la mesura del possible, la realitat de la comunitat o de l’Es-

glésia local, i que l’autoritat procedeixi al nomenament a partir dels 

seus resultats» (DF 105). 

Resulta particularment important que en els Consells pastorals quedin 

integrats «batejats compromesos en el testimoni de la fe en les reali-

tats ordinàries de la vida i en les dinàmiques socials, amb una recone-

guda disposició apostòlica i missionera, i no només persones compro-

meses en l’organització de la vida i dels serveis interns de la comuni-

tat» (DF 106). També, en alguns temes i en funció dels diversos con-

textos, «podrà ser convenient preveure la participació de represen-

tants d’altres Esglésies i comunions cristianes» (DF 106). 

C — La corresponsabilitat real: 

discerniment i presa de decisions  
La tercera part del Document final està dedicada a les tres pràctiques, 

íntimament relacionades, que sostenen la renovació dels organismes 



 

17 

de participació: el discerniment eclesial, els processos de presa de de-

cisions i la cultura de la transparència, la rendició de comptes i l’ava-

luació. Dediquem aquest epígraf a les dues primeres. 

La pràctica del discerniment comunitari no s’improvisa, no brolla del 

no-res. Es construeix tenint clars els elements necessaris que fan efec-

tiva l’escolta i el diàleg. El Document final del Sínode enumera aquests 

elements (cf. DF 84): la presentació clara de l’objecte del discerni-

ment; la pregària, l’escolta de la Paraula de Déu i la reflexió personal 

sobre el tema; la disposició interior de llibertat respecte als propis in-

teressos i conviccions; l’escolta respectuosa de l’altre; la recerca del 

consens més ampli possible; la formulació clara del consens assolit. 

La renovació dels instruments s’ha 

d’encaminar a fer que la participació 

no sigui només consultiva, sinó cor-

responsable. Si bé el ministeri orde-

nat conserva responsabilitats que li 

són pròpies, la presa de decisions ha 

d’incorporar de manera efectiva el 

discerniment comunitari, que su-

posa que la consulta al poble cristià 

va més enllà de la consulta. I això ja 

apareix definit així en el mateix Codi 

de Dret Canònic, on la consulta va 

més enllà de l’escolta. Qui consulta o 

accepta el consell d’un individu o comunitat es compromet molt més 

i, fins i tot, s’hi vincula en la mesura que no pot comportar-se com si 

no hagués demanat el seu parer. El Codi estableix les condicions de 

La pràctica  

del discerniment  

comunitari  

no s’improvisa,  

no brolla del no-res.  

Es construeix  

tenint clars  

els elements necessaris 

que fan efectiva  

l’escolta i el diàleg. 



 

18 

validesa de la consulta individual i col·lectiva. Quan un superior ne-

cessita el parer d’un grup de persones o d’un col·legi, ha de convocar-

lo i consultar-lo segons el dret7. 

Tant en una consulta col·lectiva (cf. CIC 127 §1) com en una individual 

(cf. CIC 127 §2), el Codi estableix que «el Superior, encara que no tin-

gui cap obligació de seguir aquell parer, fins i tot unànime, tanmateix 

no ha d’apartar-se’n, sobretot si és unànime, sense una raó que, al seu 

albir, sigui la més poderosa» (CIC 127 §2,2). D’aquesta norma se’n po-

den extreure dos ensenyaments importants. D’una banda, el superior 

que consulta continua sent lliure; de l’altra, no s’apartarà del parer 

sense una raó de pes. En principi, el superior seguirà en la pràctica el 

parer concorde de les persones que ha consultat. No està obligat jurí-

dicament a fer-ho, però en general ho farà. Si insisteix a no seguir els 

parers concordants, la seva credibilitat es veurà seriosament danyada 

perquè prendrà la seva decisió de manera aïllada del grup o dels indi-

vidus dels quals és responsable i que estan, en certa manera, lligats a 

ell, com ell a ells. Això suposa assumir de debò allò que el Document 

final afirma: que una oposició entre consulta i deliberació és inade-

quada. I que és oportuna «una revisió de la normativa canònica en 

clau sinodal, que aclareixi tant la distinció com l’articulació entre con-

sultiu i deliberatiu, i il·lumini les responsabilitats dels qui en les dife-

rents funcions participen en els processos de presa de decisió» (DF 

92). 

 
7 Cf. CIC 127 §1 i 166; veure també 167-173. El Directori per als bisbes, Apostolorum suc-
cesores, en relació al Consell presbiteral estableix: «El bisbe no s’ha d’allunyar de l’opinió con-
corde dels consellers sense una seriosa motivació, que ha de sospesar segons el seu judici 
prudent» (n. 182). 



 

19 

D — L’atenció a la transparència, la rendició de comptes  

i l’avaluació 

El procés decisional no conclou amb la presa de decisions. Aquesta ha 

d’anar acompanyada i seguida de pràctiques de rendició de comptes i 

avaluació, en un esperit de transparència inspirat en criteris evangè-

lics. 

L’actitud de transparència constitueix un guardià de la confiança i la 

credibilitat de les quals una Església sinodal, atenta a les relacions, no 

pot prescindir. La transparència i la responsabilitat s’han d’exigir a tots 

els nivells: pel que fa a les finances i a l’acció pastoral (pel que concer-

neix a l’estil de vida dels pastors, a la implantació de plans pastorals, 

als mètodes d’evangelització i a la manera com l’Església respecta la 

dignitat de les persones...).  

D’altra banda, si l’Església sinodal vol ser acollidora, la rendició de 

comptes ha d’esdevenir una pràctica habitual a tots els nivells. 

Igualment necessàries són les estructures i les formes d’avaluació pe-

riòdica de la manera com s’exerceixen les responsabilitats ministerials 

de tota mena, així com els processos relacionats amb els organismes 

de participació. L’avaluació no constitueix un judici sobre les persones, 

sinó que està destinada a posar en relleu els aspectes positius i les 

àrees de possible millora en l’actuació de l’Església i, especialment, 

dels que en tenen responsabilitats ministerials diverses. A més, ens 

ajuda a aprendre de l’experiència, a recalibrar els nostres plans d’acció 

i a romandre sempre atents a la veu de l’Esperit Sant, mirant sempre 

a allò que té a veure amb el compliment de la nostra missió evange-

litzadora. 



 

20 

E — La sensibilitat missionera 

La participació renovada ha de tenir una marcada orientació missio-

nera. Ha de permetre que l’Església escolti la veu dels que estan dins 

i fora. La missió exigeix processos participatius que arribin als llocs on 

l’Església no sempre hi és present. 

La participació enforteix la missió perquè genera una comunitat més 

corresponsable, més generosa i més capaç d’anunciar l’Evangeli amb 

coherència i creativitat. 

Però ha d’incorporar els que més pateixen, perquè s’hi revela de ma-

nera privilegiada la presència de Crist. Necessitem implementar ins-

truments específics d’escolta i d’acompanyament necessaris perquè 

els pobres no quedin fora del discerniment eclesial.  

F — La formació contínua 

Comprometre’s amb processos de presa de decisions basats en el dis-

cerniment eclesial i assumir una cultura de la transparència, de la ren-

dició de comptes i de l’avaluació requereix una formació adequada 

que no sigui només tècnica, sinó capaç d’explorar els seus fonaments 

teològics, bíblics i espirituals. Tots els batejats necessiten aquesta for-

mació per al testimoniatge, la missió, la santedat i el servei, que posa 

en relleu la corresponsabilitat. Això pren formes particulars per als qui 

ocupen llocs de responsabilitat o estan al servei del discerniment ecle-

sial. 

Tot instrument renovat ha d’anar acompanyat de formació bíblica, te-

ològica, pastoral i metodològica que permeti comprendre i exercir la 

sinodalitat. Sense la formació adequada dels que les sostenen, les es-

tructures corren el risc de buidar-se de sentit. 

  



 

21 

5  Conclusió: cap a una Església  

veritablement sinodal 
La renovació dels instruments de participació no és un objectiu admi-

nistratiu, sinó un procés espiritual de conversió. Implica cultivar l’es-

colta, promoure la corresponsabilitat, incloure totes les veus, valorar 

els diversos carismes i orientar l’Església cap a una missió compartida. 

La sinodalitat és un camí que es construeix pas a pas, amb paciència i 

valentia, sostingut per l’esperança que l’Esperit Sant continua guiant 

l’Església enmig dels reptes del món actual; i la guia fent-se present 

en cadascun dels seus membres i donant ànima a cadascuna de les 

seves institucions i mediacions. 

La renovació integral dels instruments de participació ens permetrà 

caminar cap a l’edificació d’una Església més oberta, més dialogant, 

més propera a les persones i més fidel al mandat evangèlic i a la missió 

que li ha estat confiada. Una Església on cada batejat pugui prestar la 

seva veu a l’Esperit, que parla als altres, i el seu compromís per cons-

truir corresponsablement el Regne de Déu. 

 

 

 

 

 

 

 

Agraïm a JUAN IGNACIO DAMAS LÓPEZ  

la col·laboració per a l’elaboració d’aquest document 



 

22 

Per a la reflexió 
 

01. 
Tenim consciència de pertinença a la comunitat o vi-

vim una fe individualista? 

 Les persones que formen part de la teva comunitat, 

tenen sentit de pertinença? 

  

02. 
Partint de la realitat concreta de la teva parròquia: 

 Quins passos cal fer perquè sigui espai de participa-

ció real? 

 Es prenen les decisions en comú? 

 Què cal fer per créixer en participació? 

  

03. Com estan funcionant els llocs sinodals, com els Con-

sells? 

  

04. 
Les estructures de participació dels nostres Consells: 

 Faciliten l’escolta i la participació de tots? Es prenen 

les decisions en comú? 

 Quins passos podem fer perquè realment siguin un 

espai d’escolta i participació real? 

 


